1 saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico

METAMORFOSI E INTERMETAMORFOSI NEI RACCONTI DI FOLKLORE:
CONSIDERAZIONI SEMIOTICHE

Alberto Borghini* Emanuele Coppola™

ABSTRACT. We examine a selection of written records of Northern Italian oral folklore, in which
phenomena of “metamorphosis” and “intermetamorphosis” are reported. According to our semiotic
analysis, such phenomena, associated in the popular imagination with witches and other figures of evil,
can be interpreted as the transposition of a “subject” into folklorically relevant “predicates”
(“metamorphosis”) and the transposition of one “predicate” into another (“intermetamorphosis”).
Metamorphosis and intermetamorphosis are shown to be inversely related to linguistic means of
individuation, like definite descriptions and proper nouns, occurring in the selected texts. The semiotic
analysis fits within a broader theoretical perspective that grounds the purported transformations in
collectively shared beliefs and practices, which account for the connotative modifications attached to
allegedly harmful subjects.

Keyworps: folkloric imagery; figures of evil; metamorphosis; intermetamorphosis; non-immediate
context; connotative modification; metanarrative.

Abbondano nella letteratura di tutti i tempi racconti di trasformazioni di esseri sovrannaturali
e naturali in altri esseri sovrannaturali e naturali. Nei racconti folklorici tali eventi sono attestati
piuttosto frequentemente, data la rilevanza culturale dell'immaginario e delle sue innumerevoli e
proteiformi produzioni: le attestazioni riferiscono di mutazioni magiche, tanto nell’'ordine del
negativo quanto in quello del positivo. Accanto al fenomeno classico delle metamorfosi si
registrano anche episodi di trasformazioni di trasformazioni, che chiameremo “intermetamorfosi”.

In questo articolo 'attenzione sara, dunque, focalizzata sulle nozioni di “metamorfosi” e di
“intermetamorfosi” nei racconti di folklore; anche se le aree etnografiche di riferimento saranno
soprattutto il Piemonte, la Val d’Aosta e la Toscana, avanzeremo un’interpretazione di valore pit
generale rispetto alle specifiche provenienze geografiche.

Nelle pagine che seguono adotteremo una lettura delle attestazioni folkloriche che ne mettera
in primo piano la struttura semiotica, consentendoci di definire la metamorfosi come la
trasposizione immaginaria di un soggetto in uno dei suoi predicati: la strega (soggetto) assume la
forma di un gatto (predicato), il diavolo (soggetto) assume la forma di un caprone (predicato), etc.

La definizione non e di immediata e intuitiva lettura; infatti, tanto per il senso comune quanto
da un punto di vista logico pili generale, il mutamento di un’entita in un’altra entita verrebbe pit
sensatamente modellato come la sostituzione di un individuo ontologicamente indipendente con
un altro individuo ontologicamente indipendente. E per lo pili cosi che il prodigio di una

metamorfosi sovrannaturale sarebbe stato inteso dai suoi eventuali testimoni, non diversamente -

* Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico, Piazza al Serchio (Lucca): info@museoimmaginario.net.
** Liceo Statale “Coluccio Salutati”, Montecatini Terme (Pistoia), emanuele.coppola@liceosalutati.it.


mailto:info@museoimmaginario.net
mailto:emanuele.coppola@liceosalutati.it

1 saggi - Museo Italiano dell'Inmmaginario Folklorico

se non per differenze di grado - da come Ovidio racconta, per esempio, la metamorfosi di Dafne in
alloro'; la transizione avrebbe come inizio una certa sostanza prima, un’entita individuale (un tdde
ti in senso aristotelico), e come termine unaltra sostanza prima (un secondo tdde ti), del tutto
differente dalla prima: un prodigio che viola le leggi di natura, o tutt’al pit: un artificio illusionistico.

Perché, allora, parlare di “soggetto” e di “predicato”? Possono le creature fantastiche o
demoniache dell'immaginario folklorico, che si trasformano in animali o in manufatti, essere
descritte come soggetti che si identificano con uno dei loro predicati? E, passando al piano
semantico-ontologico, pud un individuo identificarsi con una sua proprieta? L’idea appare
controintuitiva, nella misura in cui le proprieta denotate dai predicati sono pensate come qualcosa
di essenzialmente non autonomo, che per sussistere deve inerire a una sostanza individuale.

Poiché i processi metamorfici qui considerati sono riportati in narrazioni folkloriche, ogni
decorso evenemenziale in esse riferito richiedera la cautela di una lettura che, sospendendo gli
impegni ontologici, punti a valutare la portata mitico-simbolica di quelle narrazioni: & cruciale, in
tal senso, un inquadramento delle esperienze e dei fatti in una cornice intensionale di tipo
comunitario, nel senso che le ‘esperienze’ e i ‘fatti’ dipendono, quanto al loro contenuto, dalle
credenze di un certo gruppo sociale e dall'intenzionalita collettiva che anima i suoi membri’. Cid
non implica affatto un giudizio di valore sui dati documentari discussi, nel senso di un loro
declassamento a superstizione: cid che & determinante, e che definisce I'essenza stessa
dell’atteggiamento antropologico, e localizzare i contenuti in connessioni di credenze collettive.
Pur non essendo mai esplicitata in quanto tale, la cornice intensionale deve essere presupposta in
ogni report di pretesi eventi sovrannaturali, tanto pit in quanto tali eventi vengono riferiti alla
stregua di faits divers.

Risulta conveniente, dunque, trattare il punto di arrivo di una metamorfosi come modificazione
di un soggetto entro un’implicita cornice intensionale comunitaria: la modificazione ¢ di natura
connotativa, e cioe un’alterazione di proprieta indotta su un individuo da un gruppo sociale che
condivide un sistema assiologico e un patrimonio di credenze - una certa comunita crede che la
donna tal dei tali sia una “strega”, che si trasformi in animali e abbia potere di nuocere.

La connotazione® consiste in una proiezione di significato su un dato individuo e si esprime

linguisticamente come un predicato ascritto a un soggetto: ad esempio, la strega diventa gattesca,

tovidio, Metamorfosi,1,vv. 549 ss., a cura di 0. Longo, Bompiani, Milano 1988, p. 67: «[...] di tenera corteccia si fascia
il delicato busto, le chiome si dilatano in fronde, le braccia in rami [in frondem crines, in ramos bracchia crescunt] (...)».

? Un enunciato ¢ intensionale se ¢ della forma “S crede che p”, dove “p” & una variabile proposizionale e il verbo
“credere” & un operatore intensionale. Enunciati di questo tipo generano un contesto di opacita referenziale nel quale
non vale pit il principio di Leibniz, secondo cui il valore di verita di un enunciato non cambia se una sua parte viene
sostituita da un’altra avente la stessa denotazione, cioe lo stesso referente extralinguistico, ma connotazione diversa.
Nella filosofia del linguaggio i contesti intensionali sono stati trattati in un’ottica individuale, per lo piu alla terza
persona singolare; ma si pud pensare a contesti intensionali collettivi, cui fa da pendant I'intenzionalita collettiva
studiata da R. Tuomela in The Philosophy of Social Practices. A Collective Acceptance View, Cambridge University
Press, Cambridge-New York-Melbourne 2002. Qui preferiamo parlare di “cornice intensionale”, riferendoci al sistema
delle credenze implicite che presiedono alle esperienze popolari di esseri ritenuti malefici.

3 Per il significato del termine “connotazione” si veda U. Eco, Trattato di semiotica generale, La nave di Teseo,
Milano 2016, pp. 99-102 e G. Berruto, M. Cerruti, La linguistica. Un corso introduttivo, UTET-De Agostini, Novara 2017,
p. 193.

2



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

cioe si comporta a mo’ di gatto, come se fosse un gatto, e viceversa*. Percio parleremo anche di
“figurazione predicativa” per sottolineare lo statusimmaginativo dei processi culturali in atto, che
sono tanto individuali quanto comunitari, tanto soggettivi quanto intersoggettivi’.

Anziché puntare |'attenzione su una sostituzione straordinaria - istantanea o progressiva - di
un individuo con un altro individuo, preferiamo sottolineare il carattere proiettivo delle
rappresentazioni popolari, intese come attribuzioni di qualita fuori dal comune a individui che,
proprio in forza di tali attribuzioni, vengono stigmatizzati ed emarginati dalle rispettive comunita
di appartenenza. Se i soggetti sono manifestabili tramite deissi, i predicati si inseriscono negli
inesauribili percorsi paradigmatici (in senso saussuriano) della /angue folklorica, che connota i
soggetti, inserendoli in virtualmente illimitate costellazioni semantiche®.

La metamorfosi &€ una modificazione connotativa di un soggetto in un’implicita cornice
comunitaria di credenze; da cio segue che qualunque enunciato riconducibile al ‘fatto’ della
metamorfosi, dunque qualunque enunciato che dovesse asserire un’identificazione - “la strega & il
rovo che intralcia il passaggio” -, potrebbe in linea di principio prestarsi a una serie di
riformulazioni centrate non su un’esplicita dinamica trasformativa, che risulta anzi assente, ma sul
tratto decisivo che ha indotto la comunita a credere a un effetto demoniaco; poiché tale tratto
consiste quasi sempre in un danno che la “strega” avrebbe inferto a uno o a pitt membri della
collettivita, I'enunciato di identificazione sara parafrasabile mediante nessi metaforici fra la
nocivita della donna marginalizzata e la nocivita del rovo che intralcia la strada ai passanti (ad

esempio: “la strega ostacola il passaggio dei carri”, “la strega agisce come i rovi”, e cosi via)’.

1 Sul piano sintattico-descrittivo, la posizione del soggetto e del predicato non & univocamente determinata dalla
natura specifica delle entita denotate dai sintagmi nominali. “La strega si trasforma in gatto” & un enunciato legittimo
tanto quanto “il gatto si trasforma in strega”. Tuttavia, dal punto di vista antropologico-storico, nonché teologico, il
problema di quale dei due enunciati preceda I'altro e risolto in base alla definizione, gia tardomedievale, degli “effetti
di stregoneria” nell'Europa cristiana: il maleficio, e pili in generale il sortilegio, & un danno morale o fisico, operato da
donne e uomini per mezzo del diavolo, a carico dei membri di una comunita. Cfr. A. Prosperi (a cura di), Dizionario
storico dell'Inquisizione, vol. 111, Edizioni della Normale, Scuola Normale Superiore, Pisa 2010, sub voce “Sortilegio”, p.
1462.

5 Una lettura deflazionistica delle metamorfosi di origine diabolica si fa gia avanti nella Scolastica matura,
specialmente nell’opera di Tommaso d’Aquino, e viene poi ripresa nel Malleus Maleficarum dei domenicani Heinrich
Institor e Jakob Sprenger: «il diavolo puo ingannare la fantasia degli uomini fino al punto che un uomo possa sembrare
veramente un animale» (H. Institor, ]. Sprenger, // martello delle streghe. La sessualita femminile nel “transfert” degli
inquisitori, Spirali, Milano 2003, p. 121).

¢ Questa proposta risolve in un senso preciso I'ambiguita connaturata agli enunciati che stabiliscono un’identita fra
due sintagmi nominali, enunciati identificativi della forma “a & il & che ha la proprieta P”, ad esempio “la donna tal dei
tali & il rovo che intralcia il passaggio”. Di tali enunciati identificativi si da in questa sede non gia un’interpretazione di
identita fra il token (U'occorrenza individuale del segno) “a” e il token “b” (“la donna tal dei tali & quel rovo i, che
intralcia il passaggio”), ma una interpretazione di categorizzazione, in cui l'articolo determinativo che precede “b”
esprime l'unicita del token categorizzato nel type (o tipo) della proprieta P: «Ecco come si pud dire chi sia la strega: &
il rovo che intralcia il passaggio», & cioé la forma che opera un maleficio contro una vittima, forma afferente alla
categoria di un essere negativo. Sulla distinzione fra “interpretazione di identitd” e “interpretazione di
categorizzazione” degli enunciati identificativi cfr. R. Jackendoff, Semantica e cognizione, il Mulino, Bologna 1989, pp.
152 ss.

7 E del tutto plausibile ipotizzare che il preteso danno arrecato alla comunitd, mentre & inteso nei racconti come
conseguenza di una metamorfosi sovrannaturale, funga invece da orizzonte di aspettativa che, presiedendo alla
configurazione stessa della diegesi dei racconti, la indirizza ‘a monte’ o ‘a priori’ alla pseudo-sorpresa finale del
riconoscimento della strega, sempre e comunque colpevole. L'ipotesi non pud essere sviluppata in questo lavoro.

3



I saggi - Museo Italiano dell' Tmmaginario Folklorico

Si da, inoltre, un ulteriore elemento in grado di relativizzare I'interpretazione sostanzialistica
della metamorfosi, ed ¢ il fatto che talvolta non e dato discernere fra una supposta identificazione
metaforica di due individui, da un lato, e quella che potremmo chiamare causazione metonimica,
dall’altro, ovvero la circostanza che I'individuo maleficamente connotato arrechi il danno tramite
un effetto o una sorta di prolungamento operativo, dal quale comunque si distingue (ad esempio,
la strega intralcia il passaggio per mezzo di rovi).

Del resto, non solo nei racconti folklorici le metamorfosi vengono spesso date per gia
verificatesi, senza che il loro divenire effettivo sia stato oggetto di testimonianze dirette, ma si deve
anche riconoscere la mancanza di un’esplicita concettualizzazione della trasformazione in quanto
tale: i protagonisti dei racconti incontrano rovi, tronchi di legno, mucchi di fieno, gatti, uccelli
notturni, etc., che successivamente, e retrospettivamente, sono giudicati camuffamenti di una
potenza demoniaca.

La nostra analisi € compatibile col fatto narrativo per cui si incontrano separatamente il gatto,
o altri animali ritenuti demoniaci, e il personaggio connotato e stigmatizzato; inoltre, la
modificazione connotativa in questione appare reversibile, nel senso che, per un verso, la
proiezione culturale della comunita colpisce un individuo, qualificato attraverso uno dei suoi
predicati folkloricamente rilevanti, e quindi accostato a una serie di forme, animali oppure
oggettuali; ma anche gli animali e gli oggetti si modificano connotativamente in senso nefasto: un
gatto aggredisce un bambino nella culla, un cane nero e causa di maleficio, un pagliericcio rotola e
si fa conturbante, etc. Pertanto, la sedimentazione delle modificazioni connotative stabilisce o
consolida la categorizzazione come agente di maleficio non solo dell'individuo marginalizzato, ma
anche delle sue forme metaforiche e/o metonimiche, di fatto strutturando una precomprensione
del comportamento tanto della “strega” quanto dei suoi molteplici sostituti.

Chiameremo “figura del negativo” il referente del soggetto in enunciati di metamorfosi; questo
perché nelle attestazioni che ci accingiamo a presentare il soggetto e spesso una “masca”, come si
dice nei dialetti piemontesi, cioe una “strega”, oppure un altro personaggio che opera effetti
malefici.

Sono molteplici i racconti, in cui la figura del negativo si trasforma in un animale o in un oggetto
naturale o artificiale, elementi che nel sistema della /angue folklorica si presentano in qualita di
predicati. 1 predicati codificano proiezioni culturali, ideologicamente condizionate, ovvero
connotazioni che articolano le molteplici figure dell'immaginario. Inoltre, osserviamo che una
stessa dinamica trasformativa é sottesa tanto ai casi in cui la figura del negativo assume una
‘maschera’, ovvero un’apparenza neutra, o addirittura positiva, dietro la quale si nasconde (ad
esempio, la forma di un animale mansueto come I’agnello), quanto ai casi in cui la figura del
negativo assume un’apparenza conturbante tale da svelarla in quanto tale (ad esempio, la forma di
un animale ‘diabolico’ come il gatto): in altre parole, una stessa dinamica trasformativa accomuna
il processo del camuffamento e il processo dello svelamento. Solo se si & dato il camuffamento, puo

registrarsi uno svelamento: nel primo caso la strega si e trasformata in gatto, nel secondo il gatto



1 saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

si trasforma - ma sarebbe il recupero di uno stato pristino - in strega. L’alterazione connotativa
interessa entrambi i versi di tale diametralita®.

Entriamo ora nel vivo delle attestazioni. La prima proviene da San Bovo di Calosso, in provincia
di Asti:

[A1] Un contadino di ritorno dalla vigna all’imbrunire incontrd un grosso rovo che gli
impediva il passaggio. Prese la roncola e lo taglio. Subito dal rovo sgorgo sangue. Il contadino
spaventato scappo. Il giorno seguente torno nello stesso luogo e vide un vecchio gobbo che
aveva il braccio tagliato. Si dice che fosse la masca di (...) morto parecchi anni prima, proprio in
quella vigna’.

In questo racconto compaiono alcuni elementi caratteristici, la cui combinazione restituisce una
lettura sufficientemente perspicua degli eventi narrati. Abbiamo, anzitutto, la presenza del rovo
come ostacolo, che ostruisce il passaggio a un contadino. In secondo luogo, un elemento interno
alla narrazione, e cioé il fatto straordinario del sangue che sgorga dal rovo tagliato, svela la natura
sovrannaturale del rovo stesso, quella che poi si rivelera per il suo carattere metamorfico. Un terzo
momento, quello conclusivo, introdotto da una cesura temporale (“Il giorno seguente...”), & esterno
alla narrazione vera e propria, per cui lo denomineremo “metanarrativo”.

La metanarrazione ¢ di solito costituita da notazioni di premessa e di commento alla narrazione,
con la funzione di contestualizzare situazionalmente I'evento malefico vero e proprio; il suo
compito e per lo pit quello di palesare il camuffamento, svelando la figura del negativo in quanto
tale e indicandola nella sua specificazione deittica, ossia come individuo concreto. Va da sé che la
metanarrazione costituisce, per cosi dire, un’uscita dalla narrazione, ma non dall'implicita cornice
intensionale delle credenze comunitarie; al contrario, proprio in essa si puo palesare la diceria
popolare, o comunque I'intervento di un’anonimita collettiva: “si dice” in [A1] e in [A11], “hanno
saputo” in [A2], “la gente diceva” in [A5], “hanno trovato” in [A7], “dicevano” in [A9] e in [A14],
“’hanno trovata” in [A13], mentre in [A18] il destinatario del racconto & un “tutti”.

Nella metanarrazione di [A1] il braccio tagliato del “vecchio gobbo” & oggetto di una
constatazione esplicita attribuita al contadino, in virtu della quale il narratore - e con lui
I'ascoltatore-lettore - opera I'identificazione tra le due figure legate dalla metamorfosi: il rovo e la

masca. Il rovo, dunque, risulterebbe essere forma metamorfica di una certa figura del negativo.

® Si veda in proposito A. Borghini, «Prospettive tipologiche del camuffamento diabolico: le “maschere della
diametralita”», in Semiosi nel folklore II. Prospettive tipologiche e analisi locali’, Centro di documentazione della
tradizione orale, Piazza al Serchio (Lucca) 2001, pp. 37-65.

° L'Informatrice & Bruna Scaglione, una donna di circa 40 anni, intervistata nell’estate 1998. Salvo diversa
indicazione, si tratta di interviste realizzate nell’ambito di ricerche sull'immaginario folklorico, organizzate da Alberto
Borghini e disponibili presso il Centro di Documentazione della Tradizione Orale - Museo Italiano dell'Immaginario
folklorico di Piazza al Serchio (Lucca). L’attestazione & riportata in A, Borghini, «Tumacin nel roveto. A proposito di un
racconto piemontese», in Semiosi nel folklore III. Prospettive tipologiche e analisi “locali’, Centro di documentazione
della tradizione orale, Piazza al Serchio (Lucca) 2003, p. 34. Ricordiamo che un’analoga tematica - il sangue che sgorga
dal rovo spezzato - ricorre gia in ambito antico: ci riferiamo al celebre episodio di Polidoro, figlio di Priamo, nell’ Eneide
virgiliana (cfr. Virgilio, Eneide, 111, vv. 24 ss.); il tema, com’é noto, ¢ stato ripreso da Dante, nel canto relativo alla selva
dei suicidi (Znferno, X111, vv. 31-39): il «sangue bruno» sgorga dal «gran pruno».

5



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

Se I'elemento interno alla narrazione indica la categoria di appartenenza del rovo sanguinante
in quanto effetto di stregoneria, esso perd non comunica nulla circa il soggetto esistenziale, che -
come detto - viene invece svelato dalla conclusione metanarrativa: 'artefice della metamorfosi e il
“vecchio gobbo”, che & una “masca”, cioe una strega.

La seconda attestazione & di ambito cuneese:

[A2] Esisteva tra Castiglion Tinella e Valdivilla in prossimita di una curva una scorciatoia
chiamata “scorciatoia della capra”. E in prossimita di questa che tutti quelli che passavano
vedevano le masche. Su questa strada c’erano sempre dei rovi che chiudevano la strada. Uno un
giorno dice: “Voglio proprio vedere. Prendo la falce e li taglio”. Arrivato sul posto gli da un
colpo e all'improvviso si e sentito dire: “Ridai un altro colpo”. Ma I'uvomo non ha pit dato un
secondo colpo. In un secondo tempo hanno saputo che c’era una che aveva il braccio tagliato."

In [A2] compare a mo’ di premessa un importante indicatore paesaggistico, dato dalla “curva” e
dalla “scorciatoia della capra”; la “curva” e la “capra” sono tradizionalmente associate,
nell'immaginario folklorico, all’azione di figure del negativo'. L’indicatore decisivo, interno alla
narrazione, & la voce “Ridai un altro colpo”, associata al rovo tagliato: non & di poco conto osservare
che nel folklore piemontese il “secondo colpo” prelude a un danno per chi si decida a infliggerlo, a
tutto vantaggio della masca®.

La funzione degli indicatori interni, compresi gli indicatori paesaggistici, € quella di manifestare
la categoria “strega”, senza perd ancora determinare 'identita specifica della figura del negativo.
Quest’ultima viene svelata, anche qui, tramite metanarrazione; pit precisamente, i momenti
metanarrativi di [A2] sono: 1) la diceria che in quel punto della curva tutti i passanti vedono le
masche; 2) I'esistenza di una donna col braccio tagliato, in seguito al fatto che uno dei passanti ha
inferto un colpo ai rovi. Il primo momento e un indizio relativo alla categoria “masca”, mentre il
secondo orienta verso I'indicazione specifica di una certa masca come individuo. E il secondo
momento metanarrativo (“In un secondo tempo”) a rendere possibile, tanto per il narratore quanto
per i fruitori della narrazione, l'identificazione della donna mutilata con i rovi, e quindi la
proiezione di una precisa figurazione predicativa sul soggetto in questione.

Nei primi due documenti riportati - [A1] e [A2] - il rovo appare dapprima quale elemento
naturale di un’esperienza ordinaria, appare cioe come un vero rovo; successivamente, il vecchio
gobbo col braccio tagliato e la donna mutilata diventano la chiave per leggere ex postil rovo come
figurazione della masca, dunque come veicolo di una manifestazione sovrannaturale: in effetti, nel
primo caso il rovo sanguina, nel secondo sembra parlare, invitando a dare un altro colpo. Si tratta

di segnali interni alla narrazione che, anticipando la scoperta metanarrativa del vecchio gobbo e

1°7] termine “categoria” non deve essere inteso nell’accezione aristotelica, ma nel senso di concetto generale, come
suggerito dall'interpretazione di categorizzazione menzionata nella nota 6.

I Dinformatore & Giuseppe Perrone, detto “Noto”, il quale asserisce di aver sentito questo racconto dal padre.
L’attestazione & riportata in A. Borghini, «I rovi e il rettile. Logica delle trasformazioni e ‘intermetamorfosi’ della
strega», in Semiosi nel folklore II1.., 0p. cit., p. 26.

12 Sul tema della curva cfr. A. Borghini, La masca cappello, in Semiosi nel folklore II1..., op. cit., nota 8, pp. 121 ss.

3 Pili in generale, & ritenuto pericoloso ripetere 'azione un numero pari di volte: cfr. D. Bosca, B. Murialdo, L.
Carbone, Racconti di masche (Incontri ritrovati nel tempo), Famija Albeisa, Alba 1979, p. 147,

6



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

della donna, preparano l'introduzione di un maleficio nella vicenda. Tale evento e segnalato dal
dettaglio del braccio tagliato, constatato in un momento successivo alla vicenda su un personaggio
ambiguo - “un vecchio gobbo”, “una (strega)” -, che funge da chiave di decodifica di un processo
metamorfico; la metamorfosi, collocata fuori della portata percettiva di eventuali testimoni, e
inferita dall’arto tagliato. L’identificazione ha luogo nell'incontro metanarrativo con l'individuo
mutilato ed & innescata dall’isomorfismo fra il taglio del rovo e il taglio dell’arto: essa appare sicura
e infallibile, come se non potesse ammettere repliche o ripensamenti.

Una volta svelato il maleficio, il rovo cesserebbe di essere un vero rovo per diventare un
predicato della figura malefica. Si noti 'uso di “vero” che abbiamo appena attribuito al referente
del sostantivo “rovo”. Accanto alla classica nozione semantica (o de dicto) di verita, che pertiene
agli enunciati, si puo parlare anche di concezione ontica (o de re), che pertiene a oggetti, concreti
o astratti. Dagli indicatori interni delle attestazioni si puo spesso desumere I’assunzione implicita
di questo secondo tipo di verita; inoltre, tale verita & eidologica: un rovo sanguinante o parlante
non & un vero rovo, poiché non corrisponde pit all’ eidos, vale a dire al concetto usuale di “rovo”.
Quanto piu chiaramente I'indicatore interno attesta un ‘fatto’ sovrannaturale e rompe, pertanto, il
nesso eidologico, tanto piu efficacemente funge da smascheratore della figura del negativo e
instrada il reportverso la conclusione metanarrativa™.

Il terzo documento & valdostano e proviene dalla zona di Donnas, nella Valle di Gressoney:

[A3] Tutte le mattine un uomo andava a lavorare in fabbrica e trovava sulla strada un
mucchio di fieno che gli impediva di passare. Cosi tutti i giorni doveva spostare il fieno per poter
andare al lavoro. Stanco di questa situazione un giorno si porto dietro un bastone e picchio il
mucchio. Il giorno dopo, per la prima volta, il fieno non c’era pit... Alla sera, tornando a casa,
lungo la strada incontrd una vecchietta tutta bollata, e cosi 'uomo capi chi era stato a fargli
quello scherzo®.

Qui I'elemento interno, che suggerisce la categoria “strega”, di cui il fieno & figura metamorfica,
consiste nel fatto che il mucchio di fieno, colpito il giorno prima, non compare pit il giorno dopo.
Al solito, la specificita deittica della strega (“vecchietta tutta bollata”) viene data
metanarrativamente dopo una locuzione temporale (“Alla sera...”). L'isomorfismo tra il mucchio di
fieno colpito e la “vecchietta tutta bollata” comporta una comprensione istantanea (“capi”),
secondo cui si opera appunto la correlazione della donna col mucchio di fieno. Tale correlazione
puo essere costituita da un’identificazione, nella misura in cui il mucchio di fieno & inteso come
metamorfosi della masca, ma non si puo del tutto escludere - qui come del resto altrove - una
causazione metonimica, nella misura in cui la masca e intesa produrre un maleficio tramite il

mucchio di fieno.

1] punto di riferimento & qui G. A. Conte, Adelaster. Il nome del vero, LED, Milano 2016, pp. 54 ss. Per la verita
eidologica cfr. ivi, p. 29, § 2.2.1.1. L’enunciato identificativo “I'a che ha la proprieta P ¢ il 5 che ha la proprieta Q”, letto
secondo l'interpretazione di categorizzazione (cfr. nota 6), diventa: “il vecchio gobbo col braccio tagliato & il rovo che
sanguina” [A1], oppure “la donna col braccio tagliato & il rovo che parla” [A2], esempi nei quali le descrizioni definite
“il rovo che sanguina” e “il rovo che parla” rompono il nesso eidologico e segnalano la categoria del negativo.

5 Uinformatrice & Margherita Rolland, nata nel 1906, intervistata nel 2000. Si veda A. Borghini, «La strega e il
mucchio di fieno. Una identificazione», L 'ecoApuano, 13, 1, 2002, p. 30.

7



1 saggi - Museo 1taliano dell' lmmaginario Folklorico

La quarta attestazione proviene da Antignano, in provincia di Asti. Il figlio di una masca si

appresta a recarsi al mulino,

[A4] (...) ma lei gli dice: “Non andare”. 1l figlio non I’ascolta e va. Sulla strada trova un rovo;
ecco che prende I'accetta e lo taglia. Tornato a casa, la madre era coricata con le braccia
tagliate'.

Anche in questo caso compare all’inizio un indicatore paesaggistico, il mulino, che non di rado
funziona come luogo del negativo'. La metanarrazione conclusiva, introdotta da una cesura
implicitamente temporale (“Tornato a casa...”), svela sia la categoria del negativo sia la masca
specifica, che sarebbe la madre dell'uomo che si reca al mulino.

Un informatore di Moncalvo d’Asti riferisce un episodio occorso a suo padre. L'uomo,

[A5] tornando una sera dal lavoro nei campi, come al solito, sul carro trainato dai buoi, trova
la strada sbarrata da un tronco d’albero. Allora, non potendo proseguire, scende dal carro; e
capitod che con il bastone picchiasse sul tronco d’albero. In quel preciso momento il tronco
sparisce, lui risale sul carro e prosegue. Il giorno dopo in paese una donna, che la gente diceva
essere una “settimina” che faceva uso del “libro del comando”, aveva una gamba rotta'®.

In [A5] compare un tronco d’albero come metamorfosi di una “settimina”. L’elemento interno &
dato dal ‘fatto’ straordinario della scomparsa, a quanto pare istantanea, del tronco d’albero, seguito
dall’'usuale metanarrazione (“Il giorno dopo...”), che palesa il camuffamento e svela deitticamente
il colpevole dell’effetto metamorfico. Anche qui potrebbe, tuttavia, trattarsi di causazione
metonimica: la “settimina” fa comparire il tronco d’albero tramite il cosiddetto “libro del
comando”.

Presentiamo ora una sequenza di racconti, ancora piemontesi, provenienti dalle valli valdesi:

[A6] (...) a quelli che abitavano nella cascina 13, dopo il Chisone vicino a qui, le masche di
notte andavano a portar via il figlio loro nel letto. Arrivava un gatto che andava vicino al
bambino nella culla e il gatto con la zampa prendeva nella fascia e voleva portare via il bambino.
Ma una notte il padrone ha pensato: “Questa notte sto sveglio e guardo cosa succede”. La sera
ha fatto attenzione al bambino, ha preso un’accetta ed e rimasto con gli occhi aperti; & rimasto
cosi sveglio vicino al bambino per vedere, quando ad un certo punto vede un gatto, che il gatto
si avvicina al letto e con la zampa cercava di portare via il bambino. Il padrone con un’accetta,
quando si avvicina il gatto, gli da un colpo e gli taglia la zampa e quando cerca di raccogliere la
zampa vede che in realta era una mano. (...) Qualche giorno dopo doveva sistemare dei conti
con la sua padrona, e quando era li con la padrona vede che non aveva pit la mano fuori dalla
manica e chiede alla padrona come mai; lei gli risponde che si era fatta male, ma lui capisce che

16 ’informatrice & Anna Binello, una donna che aveva circa 82 anni nel 2003. Cfr. A. Borghini, «Tumacin nel roveto.
A proposito di un racconto piemontese», in Semiosi nel folklore IIL.., op. cit., p. 33.

7 Su questo punto cfr. A, Borghini, «Il mulino del diavolo: enunciato e funzioni enuncianti. Effetti di
‘trasformazione’ ed efficacia significante. Due racconti a confronto», in Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 21 ss.; e
inoltre 1d., «A proposito di una strega piemontese: “grossa (...) come la ruota di un mulino”», nello stesso volume, pp.
165 ss.

8 ’informatore & Giuseppe Vercelli, 88 anni nel 2003: cfr. Semiosi nel folklore Iil.., op. cit., p. 26. La “settimina” &
tradizionalmente associata a fenomeni dell'immaginario folklorico ed & spesso considerata una guaritrice o una masca.
Con “libro del comando” si intende un testo di natura magica, al quale ¢ attribuito il potere di determinare I'apparizione
di fenomeni sovrannaturali.

8



I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico

lei era una masca e tira fuori 'accetta e gli taglia I’altra mano... e da quel giorno il gattaccio non
ando pit in quella casa a cercare il bambino®.

1l segnale interno della zampa che si manifesta come mano umana rivela la metamorfosi della
strega in gatto e quindi la categoria “strega”, del resto gia anticipata dall'introduzione
metanarrativa, secondo cui in quella localita operavano le masche. Il segnale interno & dunque
racchiuso da una premessa e da una conclusione (“Qualche giorno dopo”) entrambe metanarrative,

ma solo la conclusione fornisce la deissi, svelando I'identita malefica della padrona.

[A7] So la storia che c’¢ un dipinto qua a Villar Perosa, due case pili su, I’hai visto? C’¢ un bel
dipinto di una Madonna con sant’Antonio e ci sono delle storie dietro ’sto dipinto: una volta
c’erano dei delitti qua, tanti ce ne sono stati, e tutte le volte che trovavano un morto vedevano
vicino a 'sto dipinto un purcel/ [un maiale] e tutte le volte che moriva qualcuno arrivava ’sto
purcel, allora... tutti volevano acchiapparlo e non riuscivano. Una volta dopo un delitto &
tornato ’sto purcel e han deciso di sparargli; gli hanno anche sparato ma niente, lui non moriva,
scappava e nessuno lo vedeva, poi tornava solo quando c’era un morto. Una volta una persona
importante, adesso non mi ricordo il nome, qua a Villar ha pensato di fare dei proiettili d’oro.
Di nuovo una persona morta, € arrivato davanti a 'sto dipinto il maiale, son riusciti a sparargli
e il purcel I'¢ mort... Finalmente tutti contenti, abbiamo ucciso il purcel, e dopo un po” hanno
trovato gli stessi proiettili nel cadavere di uno!®

Abbiamo anche qui una premessa metanarrativa (“ci sono delle storie...”), un segnale interno
(I'uso dei proiettili d’oro) e I'usuale appendice metanarrativa (“dopo un po’”), che autorizza
I'identificazione fra il cadavere umano, nel quale si rinvengono i proiettili d’oro, e il maiale poi

ucciso, disvelando cosi la figura del negativo.

[A8] Un signore della borgata Molliere andava a trovare una ragazza passando sempre per la
stessa strada. Tutte le volte che passava c’era un rovo, che lo agganciava... c'¢ poco da fare... non
riusciva... lo agganciava, tirava, strappava. Lui ha detto: “Un giorno o I'altro...”. Dopo tante volte
si ricorda di questo rovo e dice: “Ma & possibile che tutte le sere mi devo agganciare con questo
rovo?”, prende il... fuset che sarebbe... (...) la roncola, prende la roncola e allora arriva li... di
nuovo agganciato! Prende la roncola e da un colpo... tac... e taglia il rovo, quindi... bon, a posto.
Va giu a trovare la morosa... non c’era... La mamma dice: “Ah, non sta bene, non sta bene...
stasera non... torna a casa... non sta bene”. E poi... ha poi saputo che a quella morosa i gli
mancava un braccio... quindi probabilmente... era la morosa che gli faceva degli scherzi e lui,
tagliando questo rovo, ha tagliato il braccio alla morosa®.

L’appendice metanarrativa (“ha poi saputo”) di [A8] ha la funzione sia di svelare I'effetto
negativo, e quindi la categoria “strega”, sia di individuare deitticamente la strega nella figura della

“morosa” col braccio tagliato, in seguito al taglio dei rovi. L'espressione “era la morosa che gli

19 Testimonianza proveniente dal comune di Torre Pellice; I'informatrice & Annarita Fornero, nata nel 1925,
intervistata nel 2005 da Elisa Bertone, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi, Credenze e figure
del folklore, Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico, Lucca 2025, racconto n. 26, p. 35.

% Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa; I'informatore & Luigi, nato nel 1933; intervistato nel 2011
da Elena Torello, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 101, p. 89.

1 Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa (Borgata Molliere); I'informatore anonimo, nato nel 1965,
& stato intervistato nel 2007 da Barbara Pellandino, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), 4 ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op.
cit., racconto n. 107, pp. 91-92.

9



1 saggi - Museo Italiano dell'Inmaginario Folklorico

faceva degli scherzi” puo riferirsi o al rapporto metamorfico rovo-morosa o un effetto di causazione

metonimica operato dalla morosa tramite il rovo.

[A9] Mi raccontavano la storia di quello che aveva trovato un cane nero nel bosco per andare
a Perosa e se l'era portato a casa. [L'uomo] andava sempre a Perosa al mercato e si portava
appresso il cane nero. Un giorno, a un bel momento, il cane si era messo ad abbaiare forte e non
la smetteva piti, proprio in mezzo alla strada vicino al bosco dove [I'uomo] I'aveva preso. Il
padrone non capiva il motivo, perché intorno non c’era nessuno, pero il cane non la smetteva
proprio. Lungo la strada, visto che non la piantava, il padrone aveva raccolto un bastone e lo
picchiava per farlo smettere. Ma il cane ad un certo punto sparisce. Allora dicevano che quel
cane li non era un cane, era una masca che voleva tornare dalle sue amiche che, si diceva, erano
li nel bosco. Infatti, dopo aver picchiato quel cane, che poi non era un cane, a quel signore erano
successe tante disgrazie, perché si vede che le masche ce I'avevano con lui.”

Nell’attestazione [A9] la metamorfosi e svelata tramite il segnale interno della scomparsa del
cane; la metanarrazione, affidata al “dicevano” della diceria popolare, interpreta il segnale interno
come evidenza della natura metamorfica dell’animale, individuando la categoria della masca, e
anche una masca specifica, pur senza esplicitazione deittica: la figura in questione, infatti, farebbe

parte del gruppo delle masche del bosco.

[A10] (...) questo signore anziano mi aveva raccontato che aveva un amico (...). Un giorno
questo amico conosce una ragazza, insomma la sua morosa; era una ragazza bella, diceva questo
signore, era proprio bella, e allora questo suo amico aveva piacere di starle accanto; lui alla sera
andava a casa sua, la andava a trovare, per passare la serata insieme a lei. Pero dice che
succedeva sempre una cosa strana che non riusciva a capire: ogni volta che bussava alla porta
di casa di questa ragazza, li, davanti alla porta, trovava sempre un mucchio di paglia. Non che
si spaventava, ma gli era strana quella cosa, e la cosa piu strana di tutte era che, quando la
ragazza apriva la porta, poi lui guardava giu e la paglia non c’era, era andata, era sparita, e allora
non capiva. Quando poi entrava dalla porta, entrava da questa ragazza, alla paglia non pensava
pill, ma pensava a stare li, a restare con questa ragazza a parlare, a fare le cose che fanno i
morosi, insomma. E allora dice che un giorno era andato via piu tardi da casa della ragazza e
per la strada si era sentito un poco stanco, cosi aveva detto: “Quasi quasi resto qui, mi riposo un
pochino, non so quanto, comunque mi riposo e poi continuo a camminare verso casa”. Cerca un
posto dove sedersi e trova un sasso. Si gira e vede i vicino al sasso un mucchio di paglia, che
sembrava quello che vedeva dove c’era la porta della sua morosa. A lui la paglia sembrava la
stessa, perché era un mucchio, qui pero era come se... non so come spiegarlo bene, perché &
passato tanto tempo da che me lo raccontava... perd sembrava un cerchio. Allora non capisce,
chiude gli occhi un momento per riflettere se per caso si fosse sbagliato, e dice: “Ma no, non
puo essere che la paglia segue proprio me!”; pero quando li riapre, il mucchio di paglia non c’¢
pitt. Al posto del mucchio di paglia lui vede la mamma della sua morosa. Li per li non capisce,
subito era... era contento, perché pensava che la mamma della sua morosa lo volesse aiutare,
stare I con lui, e invece poi vede che la donna lo voleva uccidere. Allora riesce a scappare, pero
io poi non so bene com’¢ andata; il signore anziano che mi ha raccontato quello che era successo
al suo amico, dice che I’altro non ne ha pit voluto parlare e con questa morosa non si & piu
voluto vedere. Lui si era spaventato tanto che non ne ha voluto raccontare a nessuno, e bon®.

22 Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa; informatore anonimo, nato nel 1927, intervistato nel
2004 da Stella Rivolo, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 99, p. 87.

% Testimonianza proveniente dal comune di Pragelato in Val Chisone; I'informatore & Renzo, nato nel 1932,
intervistato nel 2004 da Flavia Brignolo, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto
n. 109, pp. 92-93.

10



I saggi - Museo Italiano dell Tmmaginario Folklorico

[In A10] I'evento negativo e I'individuazione deittica della strega sono immediatamente svelati
da due indicatori interni: il primo & la scomparsa improvvisa del mucchio di paglia, una volta che
la ragazza apre la porta di casa; il secondo ¢ la sostituzione del mucchio di paglia con la madre della
ragazza, che vuole uccidere 'uomo. Inoltre, il fatto che la paglia vicino al sasso si disponga in forma

di cerchio & un ulteriore segnale della valenza negativa del mucchio®.

[A11] (...) un’altra leggenda che si racconta riguarda il paese di Perosa Argentina, che € a una
ventina di minuti da Fenestrelle, e questa la raccontavano amici di famiglia che abitavano li. Si
dice che dietro al campo sportivo di questo paese ci fosse una casa diroccata, in brutte
condizioni e fosse stata abitata dalla cosiddetta Babana, che era una signora sempre vestita di
scuro, sempre un po’ malandata, quindi associata a una figura diciamo... come di strega, quindi
una persona un po’ particolare che stava sempre sulle sue. Questa signora si comportava in
modo strano perché di solito, quando si avvicinava alla sua vicina di casa che era una ragazza
molto giovane, fra I'altro incinta, le chiedeva sempre quando sarebbe nato questo bambino,
sempre in modo molto insistente e la ragazza, sapendo tutte le dicerie che circolavano, non &
che si fidasse molto e quindi cercava sempre di depistarla dicendole che... non lo sapeva... che
il dottore non le aveva ancora dato una data precisa, cercando insomma di depistare questa
potenziale strega, finché un giorno, la vicina della cosiddetta strega ha partorito questo
bambino e ovviamente, sempre per paura, non I’ha comunicato alla Babana. Questa pero €
venuta a saperlo e si & un po’ infastidita, perché diceva: “Come, tu non me I'hai detto, non sei
venuta a dirmi che questo bambino era nato, fammelo vedere” e la ragazza, sempre piu
intimorita, trovava delle scuse, dicendole: “No, ma adesso dorme... non sta molto bene...”, per
fare in modo che non le portasse in qualche modo il malocchio e si dice che un giorno questa
ragazza, trafficando normalmente nelle faccende domestiche, improvvisamente ha sentito un
rumore nella stanza e ha visto un grosso cane nero che cercava di far cadere la culla nella quale
era stato messo il bambino a riposare. La prima cosa che fece fu prendere cid che aveva
sottomano e colpire molto forte il cane che scappo via. Il giorno dopo, vide di nuovo la famosa
Babana che per combinazione era rimasta col bastone, tutta malandata peggio del solito, quindi
si dice che in realta la Babana fosse quel cane che cercava di (...) di portare via il bambino, di
conseguenza il malocchio poteva anche gironzolare nella casa (...)”.

La premessa metanarrativa chiama in causa esplicitamente un personaggio in carne ed ossa, la
Babana, categorizzandolo esplicitamente come “strega”; tuttavia, I'indicatore interno non ha qui
carattere sovrannaturale e non rivela immediatamente la metamorfosi, lasciando solo sospettare
un maleficio: un cane nero cerca di far cadere la culla del bambino. L’espressione “Il giorno dopo”
introduce, al solito, 'appendice metanarrativa, che svela con chiarezza quel che l'indicatore

interno lasciava solo intravedere, e cioé che il cane nero non era che la metamorfosi della Babana.

[A12] A Villar Perosa... me I’ha raccontata un signore, Prot me ’ha raccontata, e adesso abita
a Perosa; potremmo chiedergli se lui avesse voglia di raccontarcela... Comunque, pilt o0 meno
era cosi: che c’era un maiale, un animale che di notte andava a ravanare in tutti i campi, in tutti

2 Tn molti racconti folklorici I'elemento della circolarita é legato all’emergenza del negativo (ad esempio, nel Sabba
si balla in cerchio). Si veda in proposito A. Borghini, «Un modo dell’aggressione demoniaca, la danza del sabba, la curva.
Uno schema interpretativo», in Semiosi nel folklore II.., op. cit., pp. 501 ss. Sulla valenza folklorica della curva cfr.
ancora Id., «La masca-cappello. Contributo al folklore piemontese», in Semiosi nel folklore III..., op. cit., nota 8, pp. 120
ss.

% Testimonianza proveniente dal comune di Pinasca, sempre in Val Chisone; I'informatore anonimo, nato nel 1934,
& stato intervistato nel 2007 da Barbara Pellandino, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), 4 ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op.
cit., racconto . 100, pp. 87-89. Si noti il linguaggio evidentemente acculturato dell’informatore, che ricorre a concetti
astratti come la potenzialita (“potenziale strega”).

11



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

gli orti, ovunque. E bon, una sera si organizzano, riescono a sparargli... e 'indomani il sacerdote
della chiesa era ferito. Pare che questo sacerdote, di notte, si potesse trasformare in maiale®,

[A12] presenta unicamente una soluzione metanarrativa, data dal fatto che “I'indomani”, in
seguito agli spari contro il maiale, il sacerdote & ferito: il che consente di inferire la natura
metamorfica dell’animale. Qui & interessante constatare che, come non di rado avviene in ambito
folklorico, la figura del negativo e un prete.

Si tenga presente questa metamorfosi della figura del negativo in maiale, in quanto costituisce
una premessa contestuale importante per la comprensione di altri racconti relativi a fenomeni di
intermetamorfosi, che considereremo a partire dall’attestazione [A14].

[A13] Quand’ero piccolo, si faceva ancora la vija [veglia o riunione serale] nelle stalle,
d’inverno. Barba Giuanin aveva una stalla grande, con una greppia che teneva 7 o 8 mucche in
punta alla stalla e, vicino a dove entravamo, c’era il posto per 9 o 10 persone sempre con la
paglia pulita, le sedie e le panche. Ci trovavamo dopo cena, al caldo... caldo per il fiato delle
mucche... per chiacchierare, fare la maglia, giocare a carte, fare dei piccoli lavoretti che
facevano i nostri papa (tipo ceste, gerle, rastrelli) e poi uscivamo tutti assieme a una certa ora
(...). A una di queste vija - raccontano - ma io non ero ancora nato, mentre stavano
chiacchierando, alla luce di una lanterna a petrolio, & arrivato un bel gatto nero. La bestia ha
allungato una zampa e ha spento la lanterna e ha lasciato tutti al buio. Allora, tutti un po’
arrabbiati, cercano i fulminant (fiammiferi) per accendere di nuovo la lanterna, poi cercano il
gatto, ma nella stalla non c’era pill. Un po’ preoccupati si sono messi a discutere di questa cosa
e subito finiscono per parlare delle masche, perché a quei tempi queste cose capitavano spesso.
Quel gatto, pero, ha continuato a tornare, eh, alla sera ogni tanto tornava, spegneva la lanterna,
lasciava tutti allo scuro... poi spariva. Una sera Barba Giuanin, che era gia un po’... un po’
arrabbiato, ha preso un falcetto, ha aspettato che arrivasse il gatto e gli ha dato una bella botta:
I’ha preso su una zampa. Due giorni dopo, una donna del paese che non andava mai alle vija, era
sempre da sola e non andava mai da nessuna parte, 'hanno trovata in giro per la strada con un
braccio fasciato, e da allora questo gatto non & mai piti tornato nella stalla”.

.

L'attestazione €& importante per I'ambientazione della “veglia” serale nella stalla, tipico
momento di socialita nelle comunita contadine, in cui ci si riuniva d’inverno per riscaldarsi al
tepore degli animali, svolgere piccoli lavori artigianali e raccontare storie di masche; occasione
propizia, come si puo arguire, per la diffusione delle modificazioni connotative implicate nelle
rappresentazioni popolari, in questo caso a svantaggio di una donna solitaria ed estranea proprio
alla condivisione della veglia. L'indicatore interno e I'apparizione di un gatto nero che spegne la
lanterna, e la spegne piti volte, con un’intenzionalita sistematica che desta rabbia e inquietudine,
lasciando intuire la natura numinosa dell’animale. La metanarrazione (“Due giorni dopo...”) svela
e conferma il fatto che il gatto nero € correlato in senso metamorfico o metonimico con la strega,

indicando specificatamente la figura del negativo (“una donna del paese”).

% Testimonianza proveniente da Castel del Bosco, frazione del comune di Roure; I'informatrice & Manuela, nata nel
1965, intervistata nel 2013 da Federico Blanc, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi.., op. cit.,
racconton. 77, p. 72.

77 Testimonianza proveniente dal comune di Fenestrelle; I'informatore & Piero, nato nel 1949, intervistato nel 2013
da Federico Blanc, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 32, pp. 39-40.

12



1 saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico

La metamorfosi e la causazione metonimica fin qui considerate non sono, di per sé, suscettibili
di denunciare automaticamente la categoria “strega”, per cui tendono a nascondere se stesse in
quanto pretesi fenomeni sovrannaturali: siamo, infatti, nell’ambito del camuffamento diabolico e,
inoltre, la metamorfosi & spesso presentata come gia avvenuta e non nel suo svolgersi effettuale; se
fosse descritta come oggetto di percezione diretta, essa si imporrebbe all'interpretazione in termini
di sostituzione prodigiosa di un’identita individuale con un’altra - soluzione che, tuttavia, si puo
tralasciare alla luce delle nostre considerazioni iniziali sulla modificazione connotativa.

Poiché tendono a nascondere la figura del negativo come categoria, e conseguentemente come
soggetto specifico, la metamorfosi e la causazione metonimica non ammettono immediatamente
un’auto-decodifica. Tuttavia, come si & visto nelle precedenti attestazioni, benché possano
riscontrarsi dei segnali interni alla narrazione, che spingono verso una soluzione in tal senso, e
spesso la conclusione metanarrativa a chiarire in maniera decisiva la categoria del negativo,
indicando altresi deitticamente il soggetto.

Soffermiamoci ora sui rapporti che legano le figure dell'immaginario ad alcuni loro predicati
folkloricamente rilevanti, predicati attestati di frequente nelle piti diverse tradizioni folkloriche. Si
¢ gia osservato che tali rapporti possono realizzarsi dal punto di vista semiotico nei due modi
fondamentali della metafora e della metonimia®. Come si evince dalle attestazione riportate, il
rapporto tra la figura del negativo e il predicato in cui essa si traspone sembra essere, non di rado,
di identificazione; in tal caso, la metafora diventa sinonimo di metamorfosi, da intendersi come
trasposizione di un soggetto in una sua figurazione predicativa®. Tuttavia tra la figura del negativo
e la figurazione predicativa puo, pit semplicemente, sussistere un rapporto di contiguita, che
chiama in causa la metonimia; ad esempio, in un’attestazione del Novarese il bambino Tumacin,
vittima di una strega, si ritrova in un roveto: qui non abbiamo un’identificazione del roveto con la
figura del negativo, ma si evince piuttosto il fatto che il bambino si ritrovi nel roveto per effetto di
stregoneria. La contiguita rovi-figura del negativo puo, infatti, esprimersi come un rapporto di
causalita, nel senso forte che la strega e causa di un effetto (vittima nel roveto) col quale altrove
intrattiene rapporti di identificazione (strega come rovi). Di conseguenza, si pud parlare di
causativo di identita in tutti quei casi in cui la figura del negativo & causa del fatto che la sua
eventuale vittima venga trasformata in un oggetto o in un animale che sono predicati della stessa
figura del negativo: ad esempio, il diavolo, che pud assumere un aspetto ligneo, & causa del fatto

che la sua vittima assuma quello stesso aspetto™.

% A sua volta la metonimia puo realizzarsi tramite una varieta di costrutti linguistici: nella forma di complemento
diluogo (ad esempio, I'effetto immaginario del paesaggio, I'essere del negativo che sta in una pietraia), di complemento
di mezzo (ad esempio, I'essere del negativo che lancia delle pietre contro una vittima), e cosi via.

» Qui la metafora come identificazione & intesa in un senso pili forte e marcato rispetto alla concezione tradizionale
e presenta connessioni con la concezione cognitiva di G. Lakoff, M. Johnson, Metafora e vita quotidiana, a cura di P.
Violi, Bompiani, Milano 1998 e di Z. Kévecses, Metaphor. A Practical Introduction, Oxford University Press, Oxford-
New York 2010.

% Cfr. A. Borghini, Causativo d'identita. Il ‘dominio semantico’ nei racconti di folklore: a proposito di alcune
risultanze sintattiche, in «Quaderni della Sez. di Glottologia e Linguistica del Dipartimento di Studi Medievali e Moderni
dell’'Universita degli Studi “G. D’Annunzio” di Chieti», 15-6, 2003-4, pp. 17 ss., pp. 24-25 (I'articolo discute due
attestazioni provenienti una da Riva Presso Chieri, in provincia di Torino, I’altra dalle province di Belluno e Treviso).

13



1 saggi - Museo Italiano dell' Immaginario Folklorico

Passiamo ora ad analizzare un altro fenomeno riscontrabile in alcuni racconti di folklore,
fenomeno che si pud chiamare di “intermetamorfosi”. Riportiamo qui di seguito alcune

attestazioni. La prima proviene da Castagnole delle Lanze, in provincia di Asti:

[A14] Quando ero giovane, che ero... adesso sono vecchia... quando ero giovane mi ricordo
che mia nonna mi raccontava... dopo la nostra casa, un po’ pitt in su, c’¢ come una salita, no, una
collina e li ci sono due o tre famiglie, perd c’era una famiglia che c’era marito, moglie e suocera.
Poi il marito € morto, c’é stata la suocera e lei. Questa suocera... in quel certo punto della strada
non si poteva passare, che si vedeva... come si dicono... quelli li che fanno le more nere... i rovi,
che fanno quell’affare grosso cosi, giallo. E diceva che in mezzo alla strada veniva tutta ’sta roba
e la gente non poteva passare. Lo raccontavano le donne anziane, quella roba li. Adesso & vero,
non é vero, non lo so. Sotto questa collina, c’era una strada provinciale. Quando passavano i
carri, di li non potevano passare, perché c’era ’sta roba per la strada. Io non ho mai visto niente,
ne dicevano tante quand’ero piccola. L3, in mezzo alla strada c’era il rettile; erano i rovi che
diventavano un rettile. Non facevano passare i carri, e questi rovi in mezzo alla strada che non
riuscivano a passare; anche tronchi di legno. Dicevano che era questa qui che faceva quelle robe
li, Ghitin®.

I rovi, che intralciano il passaggio dei carri, si rivelano nella metanarrazione conclusiva
(“Dicevano...”) quale forma metamorfica, o quale effetto di causazione metonimica, dell’attivita
della strega, che acquisisce anche la specificita deittica data dal nome proprio (“Ghitin”). Ma
I'elemento nuovo & proprio I'intermetamorfosi, ovvero il ‘fatto’ che i rovi diventano rettile.

Anche per I'intermetamorfosi sembra imporsi alla mente la trasformazione anomala di un’entita
individuale (i “rovi”) in un’altra entita individuale (il “rettile”)*’, ma si deve segnalare in ogni caso
la presenza di precise figurazioni immaginarie nelle rappresentazioni popolari, che rendono piu
problematico il parlare realistico di oggetti ed eventi; per cui, proseguendo la nostra precedente
interpretazione della metamorfosi, diremo che I'intermetamorfosi e il passaggio da una figurazione
predicativa a un’altra figurazione predicativa, entrambe le figurazioni essendo a loro volta possibili
esiti metamorfici della figura del negativo; nel processo sono, quindi, coinvolte due pregresse
metamorfosi semplici, o di primo livello: come si evince da altre attestazioni, infatti, la strega si
trasforma sia in rovo che in rettile®. Va da sé, comunque, che alla base dell’intermetamorfosi
possono sussistere sia fenomeni di metamorfosi sia anche fenomeni di causazione metonimica.

E importante osservare che I'intermetamorfosi si costituisce sulla disponibilita di attestazioni
folkloriche, che configurano quello che si potrebbe chiamare il contesto non immediato del singolo

racconto. Alla base di ciascuna intermetamorfosi stanno delle metamorfosi semplici, o degli effetti

31 Linformatrice & una donna ottantenne, rimasta anonima, intervistata durante I'autunno 2001 da Olimpia Del
Prete. L’attestazione & riportata nel saggio di A. Borghini, «I rovi e il rettile. Logica delle trasformazioni e
‘intermetamorfosi’ della stregay, citato nella nota 11.

32 Cosi intesa, I'intermetamorfosi del folklore potrebbe avere punti di contatto, relativamente alla propria eziologia,
con la sindrome dell'intermetamorfosi in campo psicologico-psichiatrico - sindrome che in tedesco & detta
Personenverwechselung, alla lettera “scambio di persone”: si tratta della convinzione che individui reali si siano
scambiati fra di loro I'identita fisica e psichica. Cfr. Jan Dirk Blom, A Dictionary of Hallucinations, Springer, New York-
Dordrecht-Heidelberg-London 2010, pp. 283-284, sub voce “Intermetamorphosis Syndrome”.

3 Per la masca che si trasforma in rettile si rimanda al racconto relativo all’enorme biscia della cascina di
Mbncareth, non distante da Alba, in provincia di Cuneo: cfr. E. Milano, Ne/ Regno della Fantasia. Leggende della
Provincia di Cuneo, Fratelli Bocca, Torino 1931, ristampa Omega, Torino 1998, introduzione di A. Buttitta, «La donna
biscia», pp. 77 ss.

14



1 saggi - Museo Italiano dell'lmmaginario Folklorico

di causazione metonimica, attestati da altri racconti, spazialmente e temporalmente lontani, del
contesto non immediato. Mentre le metamorfosi di primo livello e gli effetti di causazione
metonimica nascondono I'evento malefico stesso, I'intermetamorfosi gia di per sé manifesta le
metamorfosi di primo livello o, cio che in fondo non cambia di molto, le causazioni metonimiche.

Ogni singolo racconto si sviluppa sullo sfondo di un complesso contesto folklorico, che non e
immediatamente disponibile nel racconto in questione, e di cui occorre ricostruire i percorsi
salienti per I'interpretazione delle vicende narrate; il contesto non immediato trascende, infatti, il
decorso evenemenziale della singola attestazione, rimandando a strutture di senso ulteriori, di tipo
paradigmatico, insite come potenzialita nella dimensione della /angue folklorica, ovverosia del
folklore come /angue.

Il contesto non immediato conferma la rilevanza folklorica dei predicati e fa da sfondo
all'intertestualita delle narrazioni, rivelandone il messaggio linguistico profondo; infatti, tale
intertestualita si configura in termini di coerenza analogica attorno a nuclei semantici volta a volta
ben definiti, presentandosi cosi i racconti come frammenti di una struttura essenzialmente
dinamica, in espansione asintotica: &, in fondo, il contesto non immediato a costituire il folklore
stesso come /langue®.

Ma procediamo con le attestazioni. Quella che segue proviene dalla Val d’Aosta e riguarda una

peculiare figura del negativo chiamata “Paillasse” (“paillasse” significa “pagliericcio”)*:

[A15] (...) Quindi, questo pagliericcio quasi all'improvviso si trasforma in maiale, oppure in

altri animali che ti sbarrano il passaggio. Succedeva magari quando qualcuno non voleva andare
36
amessa®.

In [A15] lintermetamorfosi riguarda la transizione dalla figurazione predicativa del
“pagliericcio” alla figurazione predicativa del “maiale”, alla base delle quali si possono presupporre
le due metamorfosi semplici, di primo livello, della strega rispettivamente in pagliericcio e in
maiale. Non e pero del tutto esplicitato se tra la figura del negativo e la figurazione predicativa ci

sia un rapporto metaforico o metonimico. L'informatrice, infatti, riporta:

3 Cfr. A Borghini, «Contesto folklorico, contesto non immediato, abduzione», Serclus, 2, 2021. Intendiamo per
“analogia” una variazione sintattica sulla base di una costante semantica: ad esempio, I'essere del negativo che lancia
pietre, o che trasforma il sacco in pietra, o che sta nella pietraia, si presentano come differenziazioni sintattiche sulla
base della costanza semantica della “pietra”. Le attestazioni folkloriche devono essere valutate sulla lunghezza d’onda
del contesto non immediato: ad esempio, il racconto del sacco che si trasforma in pietra ha alla base, nel suo sostrato,
racconti in cui la figura del fantastico prende la forma di un sacco di farina, e altri racconti ancora in cui assume la
forma di una pietra; cosicché questo sacco-pietra si presenta in una successione intermetamorfica che ha la figura del
fantastico come sostrato soggiacente, recuperato tramite il contesto non immediato.

% Cfr. A. Borghini, Paillasse, in Atti del Convegno “Toponimi e antroponimi: beni-documento e spie d'identita per
la lettura, la didattica e il governo del territorio”, Universita degli Studi di Salerno, a cura di V. Aversano, tomo II (sez.
Ricerca), Soveria Mannelli, Rubbettino 2007, pp. 495 ss.

3¢ L’informatrice, Ilda Dalle, & nata il 12 aprile 1946; I'intervista & stata effettuata il 7 settembre 1995 e riportata nella
tesi di laurea di C. laccod, corso di Laurea in Pedagogia, Facolta di Magistero dell’'Universita di Torino, 1995-1996,
domanda 179, p. 275.

15



I saggi - Museo Italiano dell' Tmmaginario Folklorico

A me hanno detto: o & la masca che si trasforma in paillasse o & la masca che fa rotolare questo
pagliericcio... comunque c’¢ sempre il suo zampino”.

Ci troviamo qui di fronte o a una identificazione metaforica - la strega che si trasforma in
pagliericcio -, 0 a un effetto metonimico - la strega che fa rotolare il pagliericcio.

Tra i vari predicati della figura del negativo puo sussistere talora un rapporto di somiglianza
materiale: ad esempio, tra i rovi e il serpente dell’attestazione [A14], entrambe figurazioni
predicative della masca, intercorre una pit o meno vaga similarita di forma, nonché un habitat
condiviso. In altri casi, la relazione di similarita fra i predicati folklorici diventa assai stretta, come
nel caso degli oggetti lignei (“cesta”, “palo di legno” etc.) in cui si tramuta la Pellegrinetta, che &
strega di racconti alto-garfagnini®. Ma i nessi di somiglianza che sembrerebbero motivare i
rapporti fra i predicati non conoscono vincoli a specifiche leggi di natura, nel senso che le
possibilita metamorfiche delle figure dellimmaginario scavalcano per principio tanto la
causazione ordinaria quanto il senso comune: quale nesso di similarita, infatti, potrebbe sussistere
tra il pagliericcio e il maiale dell’attestazione [A15]? Cid che seleziona le possibilita di proiezione
culturale lungo I'asse paradigmatico, e dunque cio che rende una figurazione predicativa saliente
dal punto di vista folklorico, non ¢ indotto in via preferenziale da motivi di somiglianza naturale
fra il termine iniziale e quello finale dell'intermetamorfosi.

Consideriamo un’attestazione proveniente dalla Garfagnana:

[A16] In una casa del Pizzorno, in una sera d’inverno, si stava cenando, quando da un albero
vicino, cominciarono a provenire dei gridi di civetta. Dopo una buona mezz'ora di questo
sgradevole concerto, il capofamiglia uscl irritato e scaglio un coltello contro la pianta: subito
gli uccelli si zittirono.

Il mattino seguente I'uomo ando a cercare il coltello, e si accorse che questo si era piantato
proprio nel tronco del noce, e che sui rami c’erano centinaia di bote [rospi]; quando tolse il
coltello, le bote caddero giti ed in un attimo scomparvero.

L'uomo capi cosi che quegli animali erano in realta Streghi®.

In [A16] si ha il passaggio intermetamorfico da uccelli notturni a rospi. Si noti la presenza
dell'indicatore paesaggistico costituito dal noce, notoriamente albero del negativo, e
dell'indicatore interno della scomparsa improvvisa dei rospi. Alla fine 'uomo realizza la natura
sovrannaturale dell’accaduto. L'intermetamorfosi sembra gia di per sé capace di svelare la
categoria del negativo, rappresentata appunto dagli “Streghi” e dalla loro trasformazione in uccelli
notturni prima, e in rospi poi.

La seguente attestazione proviene da Vinci, localita Piastrino, nella provincia di Firenze:

7 1d., domanda 179, p. 274.

38 Cfr. A. Borghini, «La cesta e la strega; il cesto della strega. Segnalazioni dal folklore delle Apuane e dal folklore
piemontese», in Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 367-389.

* Cfr. 0. Guidi, GIi Streghi, le Streghe. Antiche credenze nei racconti popolari della Garfagnana, Pacini Fazzi, Lucca
1990, n. XLVI, Il noce del Pizzorno, pp. 82-3 (racconto sentito a Brucciano, in data 11.3.1988). Per un’interpretazione
semiotica dell’attestazione cfr. A. Borghini, «Lat. bufo, e una trasformazione degli “streghi” in un racconto garfagnino»,
Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 111 ss.

16



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

[A17] 1l mi’ nonno era un uomo che io I’ho sempre creduto, non era un bugiardo, per carita. Una volta
c’era li, a Papone... era andato i di sotto alla bottega... C’era una donna li, c’aveva una pecorina. Dice...
sicché il mi’ nonno dice, € una poera donna cieca da sé sola, gli & scappata ’sta peorina, dice, vo a
pigliagliela, dice, e gliela riporto. Va via a piglia ’sta peorina e gli scappa. Poi va li pe” acchiappalla e gli
diventa un “vorgolino” [gomitolino] bianco, cosi come un fazzoletto, si rotola in terra ed & sparito. La
pecorina un c’era piu®.

Anche da questa intermetamorfosi della pecora in gomitolo si puo risalire, per quanto concerne
il contesto non immediato, alle due possibili metamorfosi di primo livello della figura del negativo,
e pit in generale del fantastico: in pecora (molti racconti presentano il diavolo come capra, pecora,
agnello...) e in gomitolo (il gomitolo & pure esso una tradizionale figurazione folklorica di un essere
del fantastico).

Un’ulteriore attestazione sul gomitolo proviene da Roddi, in provincia di Cuneo:

[A18] Con mia nonna andavo al torrente a lavare i panni. Per andare al torrente si passava
da una scorciatoia un po’ buia perché coperta dagli alberi. E quando passavo di li mia nonna mi
raccontava che (...) li era il posto delle masche. Una volta una donna, passando di li, ha trovato
un gomitolo, un gomitolo di lana. Lei 'ha preso... lei I'ha preso e quando I'ha avuto in mano quel
gomitolo si e trasformato in un gatto che I'ha graffiata e poi e saltato via. La donna, spaventata,
¢ ritornata in paese e ha raccontato a tutti che aveva incontrato le masche*.

1l passaggio da gomitolo a gatto & anticipato da una premessa metanarrativa (“li era il posto delle
masche”) e seguito ancora da una conclusione metanarrativa (“ha raccontato a tutti”), che
sottolinea la natura malefica delle metamorfosi semplici presupposte (“gomitolo” e “gatto”).

In un’attestazione della zona di Pian Faetto, in Val Germanasca (provincia di Torino),

riscontriamo un caso di doppia intermetamorfosi:

[A19] Eravamo un gruppo di bambini che stavamo giocando e “barbou Lessi” (zio Alessio
cioe) ci ha detto: “Non andate al Mulin Amount perché vi spaventate”. Io ci sono andata e ho
pestato una “busa”, e come I'ho pestata ¢ diventata un cavallo verde, e ho gridato, e il cavallo si
e trasformato in lupo, sono riuscita a scappare di corsa, e il lupo ululava forte forte; gia arrivavo
a casa lo sentivo ancora. E noi bambini non osavamo piu salire fino a li perché eravamo
spaventati®.

1l vettore intermetamorfico congiunge dapprima i predicati “busa” e “cavallo verde”, quindi i
predicati “cavallo verde” e “lupo ululante” (che richiama il lupo mannaro). Tutti e tre i predicati
coinvolti sono suscettibili di configurarsi come forme del negativo. La busa, e in generale gli
escrementi, sono forme assunte dalle masche: in Val d’Aosta la “Sinagoga” - termine che
localmente sta a indicare la congrega degli esseri del negativo - assume la forma di un mucchio di

° ’informatrice & Silvana Cecconi, 73 anni circa; testimonianza raccolta, nell’aprile-maggio 2000, da Natascia Foghi,
Laura Mazzantini ed Elisa Terzigli.

#1 ’informatrice & Rina, di 73 anni circa, di Roddi, nei pressi di Alba; 'intervista é stata effettuata durante I’estate
2002 da Irene Gobino.

# 1’informatrice, Emma, di 80 anni circa, & stata intervistata a Pinerolo durante I'ottobre 2004 da Monica Trentini.
Per un’interpretazione estesa di questa attestazione cfr. A. Borghini, Varia Historia. Narrazione, territorio, paesaggio:
il folklore come mitologia, Aracne, Roma 2005, Capitolo 14, pp. 199-200.

17



I saggi - Museo Italiano dell Tmmaginario Folklorico

letame. La categoria non e chiaramente esplicitata, bensi anticipata dall’indicatore paesaggistico
del mulino, che - come abbiamo gia sottolineato - funziona in effetti come luogo del negativo.
Infine, all'intermetamorfosi si pud ricondurre anche il racconto piemontese del sacco che

diventa di pietra:

[A20] Un contadino, una volta, trovo nel bosco un sacco e voleva portarselo a casa; ma era
cosi pesante che non riusci neppure a sollevarlo. “C’¢ il diavolo qui dentro!”, gli scappo allora
detto. Aveva appena pronunciato quelle parole che il diavolo in persona salto fuori dal sacco e
gli disse: “Se tra un anno e un giorno non ritorni qui a dirmi da quanto tempo sto chiuso qui
dentro, sarai come me condannato a non muoverti pit da questo bosco”.

Il contadino tornod a casa fuori di sé dallo spavento. La moglie, che lo vedeva sempre
preoccupato, un giorno gli domando che cosa mai avesse, e lui le racconto la storia per filo e
per segno. “Lascia fare a me, che ti libero da ogni fastidio”, disse la donna.

Passato I'anno, spiumo tre o quattro polli, si spoglio nuda e poi, spalmatasi di miele, si rotolo
tra le piume; cosi conciata ando nel bosco e si mise a fare capriole. 1l diavolo, che stava su una
pianta, al vedere tutto quello sgambettio, scese per osservare da vicino ed esclamo: “Ma guardal
Sto qui da quindici anni, e non avevo mai visto una simile bestia!”.

La donna torno svelta a casa e riferi al marito quello che Berlicche si era lasciato sfuggire di
bocca. Il giorno dopo, 'uomo ando nel bosco, si presento al diavolo e gli disse che stava li da
quindici anni.

Al sentir cio, I'altro rimase di stucco e domando come I'avesse saputo. E il contadino: “Non
vi ricordate che I'avete detto voi a mia moglie ieri sera?”.

Allora il demonio esclamd: “E proprio vero che le donne ne sanno una piti del diavolo

E se la squaglio, lasciando a terra il sacco.

Il contadino, tutto contento, cercd di nuovo di sollevarlo, ma neppure stavolta riusci a
smuoverlo: Berlicche, scappando via, per fargli un ultimo dispetto, I'aveva tramutato in pietra.
Quella pietra a forma di sacco che ancora adesso si puo vedere nel bosco di acacie, lungo la
strada che va da Craviglio a Montafia®.

”
I”.

In [A20] viene esplicitato sia il momento iniziale, in cui il diavolo & nel sacco, sia il momento
conclusivo, in cui il diavolo trasforma il sacco in pietra. Resta, pero, evidente il rapporto per cui il
predicato “sacco” si trasforma nel predicato “pietra”, entrambi riferibili al demoniaco, anche sulla
lunghezza d’onda del contesto non immediato.

Conclusa la serie delle attestazioni, chiudiamo con qualche considerazione di riepilogo.

Abbiamo analizzato il fenomeno dell'intermetamorfosi in quanto trasposizione di una
figurazione predicativa in un’altra figurazione predicativa; in tale passaggio la figura del negativo
di riferimento non ¢ per lo pil esplicitata nella sua individualita, ma la categoria del negativo e
immediatamente segnalata. In [A15] il vettore intermetamorfico connette il pagliericcio al maiale,
in quanto entrambi predicati della figura del negativo, come si evince da altre attestazioni che
delineano il contesto non immediato; ma nella successione intermetamorfica, che e di tipo
sintagmatico, la figura del negativo e sottratta alla manifestazione, rimane nascosta; 'individuo
non si svela deitticamente, nel senso che si sa - si crede di sapere - che la figura del negativo e una
ben precisa strega, che perd non appare ‘in carne ed ossa’. La strega resta, per cosi dire, come

sostrato fenomenicamente assente e tuttavia semanticamente attivo: del soggetto mancante non

#T. Gatto Chanu, Leggende e racconti popolari del Piemonte, Roma, Newton Compton 1986, «Il sacco del diavolo»,
pp- 171 ss. “Craviglio” & molto probabilmente un errore per “Capriglio”, comune della provincia di Asti.
18



I saggi - Museo Italiano dell'Tmmaginario Folklorico

si conosce l'identita specifica, ma si sa - si crede di sapere - che c’e. Il rovo che diventa rettile
denuncia, non indica: dice che c’¢ una strega (si riferisce alla categoria), ma non /z indica (non si
riferisce a un precisato questo qui). L'indicazione ¢, in effetti, data al livello metanarrativo tramite
nome proprio (“Ghitin”). Nell'intermetamorfosi cid che la rappresentazione popolare crede di
conoscere ¢ la categoria dell’entita negativa soggiacente, denunciata dal passaggio da un predicato
all’altro.

Poiché tendono a nascondere la figura de] negativo come categoria, la metamorfosi e la
causazione metonimica non ammettono immediatamente un’auto-decodifica, ma sono suscettibili
di decodifica tramite segnali interni alla narrazione e, soprattutto, tramite commenti
metanarrativi, introdotti non di rado da uno scarto temporale rispetto alla vicenda stessa.

Quanto detto ci consente di concludere che metamorfosi (nonché causazione metonimica), da
un lato, e intermetamorfosi, dall’altro lato, stanno in un rapporto inverso rispetto a tutte quelle
espressioni individuanti il soggetto specifico, ovvero tutti quei sintagmi nominali come le
descrizioni definite (“la madre del giovane”) o i nomi propri (“Ghitin”). Pit1 in generale, potremmo
parlare di una funzione di individuazione, che risulta espletata nella misura in cui per suo tramite
venga circoscritto un soggetto particolare. In effetti, in rapporto alle metamorfosi semplici, o di
primo livello, nonché in rapporto alle causazioni metonimiche, la funzione di individuazione
tramite descrizioni o nomi propri sembra investirsi del compito di svelare la metamorfosi o la
causazione metonimica come tali, indicando sia la categoria del negativo sia I'individuo malefico
determinato; mentre nel caso dell'intermetamorfosi ¢ I'intermetamorfosi stessa a svelare la
categoria del negativo e a orientarsi verso la funzione di individuazione che, pur mancando, resta

implicitamente attiva.

12 febbraio 2026

19



