
1 
 

METAMORFOSI E INTERMETAMORFOSI NEI RACCONTI DI FOLKLORE: 
CONSIDERAZIONI SEMIOTICHE 

 
Alberto Borghini*, Emanuele Coppola** 

 
 

 

ABSTRACT. We examine a selection of written records of Northern Italian oral folklore, in which 
phenomena of “metamorphosis” and “intermetamorphosis” are reported. According to our semiotic 
analysis, such phenomena, associated in the popular imagination with witches and other figures of evil, 
can be interpreted as the transposition of a “subject” into folklorically relevant “predicates” 
(“metamorphosis”) and the transposition of one “predicate” into another (“intermetamorphosis”). 
Metamorphosis and intermetamorphosis are shown to be inversely related to linguistic means of 
individuation, like definite descriptions and proper nouns, occurring in the selected texts. The semiotic 
analysis fits within a broader theoretical perspective that grounds the purported transformations in 
collectively shared beliefs and practices, which account for the connotative modifications attached to 
allegedly harmful subjects. 

 
KEYWORDS: folkloric imagery; figures of evil; metamorphosis; intermetamorphosis; non-immediate 
context; connotative modification; metanarrative. 

 

 

 

Abbondano nella letteratura di tutti i tempi racconti di trasformazioni di esseri sovrannaturali 

e naturali in altri esseri sovrannaturali e naturali. Nei racconti folklorici tali eventi sono attestati 

piuttosto frequentemente, data la rilevanza culturale dell’immaginario e delle sue innumerevoli e 

proteiformi produzioni: le attestazioni riferiscono di mutazioni magiche, tanto nell’ordine del 

negativo quanto in quello del positivo. Accanto al fenomeno classico delle metamorfosi si 

registrano anche episodi di trasformazioni di trasformazioni, che chiameremo “intermetamorfosi”.  

In questo articolo l’attenzione sarà, dunque, focalizzata sulle nozioni di “metamorfosi” e di 

“intermetamorfosi” nei racconti di folklore; anche se le aree etnografiche di riferimento saranno 

soprattutto il Piemonte, la Val d’Aosta e la Toscana, avanzeremo un’interpretazione di valore più 

generale rispetto alle specifiche provenienze geografiche.  

Nelle pagine che seguono adotteremo una lettura delle attestazioni folkloriche che ne metterà 

in primo piano la struttura semiotica, consentendoci di definire la metamorfosi come la 

trasposizione immaginaria di un soggetto in uno dei suoi predicati: la strega (soggetto) assume la 

forma di un gatto (predicato), il diavolo (soggetto) assume la forma di un caprone (predicato), etc. 

La definizione non è di immediata e intuitiva lettura; infatti, tanto per il senso comune quanto 

da un punto di vista logico più generale, il mutamento di un’entità in un’altra entità verrebbe più 

sensatamente modellato come la sostituzione di un individuo ontologicamente indipendente con 

un altro individuo ontologicamente indipendente. È per lo più così che il prodigio di una 

metamorfosi sovrannaturale sarebbe stato inteso dai suoi eventuali testimoni, non diversamente –  

 

* Museo Italiano dell’Immaginario Folklorico, Piazza al Serchio (Lucca): info@museoimmaginario.net. 
** Liceo Statale “Coluccio Salutati”, Montecatini Terme (Pistoia), emanuele.coppola@liceosalutati.it. 

 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico

mailto:info@museoimmaginario.net
mailto:emanuele.coppola@liceosalutati.it


2 
 

se non per differenze di grado – da come Ovidio racconta, per esempio, la metamorfosi di Dafne in 

alloro1; la transizione avrebbe come inizio una certa sostanza prima, un’entità individuale (un tóde 

ti in senso aristotelico), e come termine un’altra sostanza prima (un secondo tóde ti), del tutto 

differente dalla prima: un prodigio che viola le leggi di natura, o tutt’al più un artificio illusionistico. 

Perché, allora, parlare di “soggetto” e di “predicato”? Possono le creature fantastiche o 

demoniache dell’immaginario folklorico, che si trasformano in animali o in manufatti, essere 

descritte come soggetti che si identificano con uno dei loro predicati? E, passando al piano 

semantico-ontologico, può un individuo identificarsi con una sua proprietà? L’idea appare 

controintuitiva, nella misura in cui le proprietà denotate dai predicati sono pensate come qualcosa 

di essenzialmente non autonomo, che per sussistere deve inerire a una sostanza individuale. 

Poiché i processi metamorfici qui considerati sono riportati in narrazioni folkloriche, ogni 

decorso evenemenziale in esse riferito richiederà la cautela di una lettura che, sospendendo gli 

impegni ontologici, punti a valutare la portata mitico-simbolica di quelle narrazioni: è cruciale, in 

tal senso, un inquadramento delle esperienze e dei fatti in una cornice intensionale di tipo 

comunitario, nel senso che le ‘esperienze’ e i ‘fatti’ dipendono, quanto al loro contenuto, dalle 

credenze di un certo gruppo sociale e dall’intenzionalità collettiva che anima i suoi membri2. Ciò 

non implica affatto un giudizio di valore sui dati documentari discussi, nel senso di un loro 

declassamento a superstizione: ciò che è determinante, e che definisce l’essenza stessa 

dell’atteggiamento antropologico, è localizzare i contenuti in connessioni di credenze collettive. 

Pur non essendo mai esplicitata in quanto tale, la cornice intensionale deve essere presupposta in 

ogni report di pretesi eventi sovrannaturali, tanto più in quanto tali eventi vengono riferiti alla 

stregua di faits divers. 

Risulta conveniente, dunque, trattare il punto di arrivo di una metamorfosi come modificazione 

di un soggetto entro un’implicita cornice intensionale comunitaria: la modificazione è di natura 

connotativa, è cioè un’alterazione di proprietà indotta su un individuo da un gruppo sociale che 

condivide un sistema assiologico e un patrimonio di credenze – una certa comunità crede che la 

donna tal dei tali sia una “strega”, che si trasformi in animali e abbia potere di nuocere. 

La connotazione3 consiste in una proiezione di significato su un dato individuo e si esprime 

linguisticamente come un predicato ascritto a un soggetto: ad esempio, la strega diventa gattesca, 

 
1 Ovidio, Metamorfosi, I, vv. 549 ss., a cura di O. Longo, Bompiani, Milano 1988, p. 67: «[…] di tenera corteccia si fascia 

il delicato busto, le chiome si dilatano in fronde, le braccia in rami [in frondem crines, in ramos bracchia crescunt] (…)». 
2 Un enunciato è intensionale se è della forma “S crede che p”, dove “p” è una variabile proposizionale e il verbo 

“credere” è un operatore intensionale. Enunciati di questo tipo generano un contesto di opacità referenziale nel quale 
non vale più il principio di Leibniz, secondo cui il valore di verità di un enunciato non cambia se una sua parte viene 
sostituita da un’altra avente la stessa denotazione, cioè lo stesso referente extralinguistico, ma connotazione diversa. 
Nella filosofia del linguaggio i contesti intensionali sono stati trattati in un’ottica individuale, per lo più alla terza 
persona singolare; ma si può pensare a contesti intensionali collettivi, cui fa da pendant l’intenzionalità collettiva 
studiata da R. Tuomela in The Philosophy of Social Practices. A Collective Acceptance View, Cambridge University 
Press, Cambridge-New York-Melbourne 2002. Qui preferiamo parlare di “cornice intensionale”, riferendoci al sistema 
delle credenze implicite che presiedono alle esperienze popolari di esseri ritenuti malefici. 

3 Per il significato del termine “connotazione” si veda U. Eco, Trattato di semiotica generale, La nave di Teseo, 
Milano 2016, pp. 99-102 e G. Berruto, M. Cerruti, La linguistica. Un corso introduttivo, UTET-De Agostini, Novara 2017, 
p. 193.  

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



3 
 

cioè si comporta a mo’ di gatto, come se fosse un gatto, e viceversa4. Perciò parleremo anche di 

“figurazione predicativa” per sottolineare lo status immaginativo dei processi culturali in atto, che 

sono tanto individuali quanto comunitari, tanto soggettivi quanto intersoggettivi5.  

Anziché puntare l’attenzione su una sostituzione straordinaria – istantanea o progressiva – di 

un individuo con un altro individuo, preferiamo sottolineare il carattere proiettivo delle 

rappresentazioni popolari, intese come attribuzioni di qualità fuori dal comune a individui che, 

proprio in forza di tali attribuzioni, vengono stigmatizzati ed emarginati dalle rispettive comunità 

di appartenenza. Se i soggetti sono manifestabili tramite deissi, i predicati si inseriscono negli 

inesauribili percorsi paradigmatici (in senso saussuriano) della langue folklorica, che connota i 

soggetti, inserendoli in virtualmente illimitate costellazioni semantiche6. 

La metamorfosi è una modificazione connotativa di un soggetto in un’implicita cornice 

comunitaria di credenze; da ciò segue che qualunque enunciato riconducibile al ‘fatto’ della 

metamorfosi, dunque qualunque enunciato che dovesse asserire un’identificazione – “la strega è il 

rovo che intralcia il passaggio” –, potrebbe in linea di principio prestarsi a una serie di 

riformulazioni centrate non su un’esplicita dinamica trasformativa, che risulta anzi assente, ma sul 

tratto decisivo che ha indotto la comunità a credere a un effetto demoniaco; poiché tale tratto 

consiste quasi sempre in un danno che la “strega” avrebbe inferto a uno o a più membri della 

collettività, l’enunciato di identificazione sarà parafrasabile mediante nessi metaforici fra la 

nocività della donna marginalizzata e la nocività del rovo che intralcia la strada ai passanti (ad 

esempio: “la strega ostacola il passaggio dei carri”, “la strega agisce come i rovi”, e così via)7. 

 
4 Sul piano sintattico-descrittivo, la posizione del soggetto e del predicato non è univocamente determinata dalla 

natura specifica delle entità denotate dai sintagmi nominali. “La strega si trasforma in gatto” è un enunciato legittimo 
tanto quanto “il gatto si trasforma in strega”. Tuttavia, dal punto di vista antropologico-storico, nonché teologico, il 
problema di quale dei due enunciati preceda l’altro è risolto in base alla definizione, già tardomedievale, degli “effetti 
di stregoneria” nell’Europa cristiana: il maleficio, e più in generale il sortilegio, è un danno morale o fisico, operato da 
donne e uomini per mezzo del diavolo, a carico dei membri di una comunità. Cfr. A. Prosperi (a cura di), Dizionario 
storico dell’Inquisizione, vol. III, Edizioni della Normale, Scuola Normale Superiore, Pisa 2010, sub voce “Sortilegio”, p. 
1462. 

5 Una lettura deflazionistica delle metamorfosi di origine diabolica si fa già avanti nella Scolastica matura, 
specialmente nell’opera di Tommaso d’Aquino, e viene poi ripresa nel Malleus Maleficarum dei domenicani Heinrich 
Institor e Jakob Sprenger: «il diavolo può ingannare la fantasia degli uomini fino al punto che un uomo possa sembrare 
veramente un animale» (H. Institor, J. Sprenger, Il martello delle streghe. La sessualità femminile nel “transfert” degli 
inquisitori, Spirali, Milano 2003, p. 121).  

6 Questa proposta risolve in un senso preciso l’ambiguità connaturata agli enunciati che stabiliscono un’identità fra 
due sintagmi nominali, enunciati identificativi della forma “a è il b che ha la proprietà P”, ad esempio “la donna tal dei 
tali è il rovo che intralcia il passaggio”. Di tali enunciati identificativi si dà in questa sede non già un’interpretazione di 
identità fra il token (l’occorrenza individuale del segno) “a” e il token “b” (“la donna tal dei tali è quel rovo lì, che 
intralcia il passaggio”), ma una interpretazione di categorizzazione, in cui l’articolo determinativo che precede “b” 
esprime l’unicità del token categorizzato nel type (o tipo) della proprietà P: «Ecco come si può dire chi sia la strega: è 
il rovo che intralcia il passaggio», è cioè la forma che opera un maleficio contro una vittima, forma afferente alla 
categoria di un essere negativo. Sulla distinzione fra “interpretazione di identità” e “interpretazione di 
categorizzazione” degli enunciati identificativi cfr. R. Jackendoff, Semantica e cognizione, il Mulino, Bologna 1989, pp. 
152 ss. 

7 È del tutto plausibile ipotizzare che il preteso danno arrecato alla comunità, mentre è inteso nei racconti come 
conseguenza di una metamorfosi sovrannaturale, funga invece da orizzonte di aspettativa che, presiedendo alla 
configurazione stessa della diegesi dei racconti, la indirizza ‘a monte’ o ‘a priori’ alla pseudo-sorpresa finale del 
riconoscimento della strega, sempre e comunque colpevole. L’ipotesi non può essere sviluppata in questo lavoro. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



4 
 

Si dà, inoltre, un ulteriore elemento in grado di relativizzare l’interpretazione sostanzialistica 

della metamorfosi, ed è il fatto che talvolta non è dato discernere fra una supposta identificazione 

metaforica di due individui, da un lato, e quella che potremmo chiamare causazione metonimica, 

dall’altro, ovvero la circostanza che l’individuo maleficamente connotato arrechi il danno tramite 

un effetto o una sorta di prolungamento operativo, dal quale comunque si distingue (ad esempio, 

la strega intralcia il passaggio per mezzo di rovi). 

Del resto, non solo nei racconti folklorici le metamorfosi vengono spesso date per già 

verificatesi, senza che il loro divenire effettivo sia stato oggetto di testimonianze dirette, ma si deve 

anche riconoscere la mancanza di un’esplicita concettualizzazione della trasformazione in quanto 

tale: i protagonisti dei racconti incontrano rovi, tronchi di legno, mucchi di fieno, gatti, uccelli 

notturni, etc., che successivamente, e retrospettivamente, sono giudicati camuffamenti di una 

potenza demoniaca. 

La nostra analisi è compatibile col fatto narrativo per cui si incontrano separatamente il gatto, 

o altri animali ritenuti demoniaci, e il personaggio connotato e stigmatizzato; inoltre, la 

modificazione connotativa in questione appare reversibile, nel senso che, per un verso, la 

proiezione culturale della comunità colpisce un individuo, qualificato attraverso uno dei suoi 

predicati folkloricamente rilevanti, e quindi accostato a una serie di forme, animali oppure 

oggettuali; ma anche gli animali e gli oggetti si modificano connotativamente in senso nefasto: un 

gatto aggredisce un bambino nella culla, un cane nero è causa di maleficio, un pagliericcio rotola e 

si fa conturbante, etc. Pertanto, la sedimentazione delle modificazioni connotative stabilisce o 

consolida la categorizzazione come agente di maleficio non solo dell’individuo marginalizzato, ma 

anche delle sue forme metaforiche e/o metonimiche, di fatto strutturando una precomprensione 

del comportamento tanto della “strega” quanto dei suoi molteplici sostituti. 

Chiameremo “figura del negativo” il referente del soggetto in enunciati di metamorfosi; questo 

perché nelle attestazioni che ci accingiamo a presentare il soggetto è spesso una “masca”, come si 

dice nei dialetti piemontesi, cioè una “strega”, oppure un altro personaggio che opera effetti 

malefici.  

Sono molteplici i racconti, in cui la figura del negativo si trasforma in un animale o in un oggetto 

naturale o artificiale, elementi che nel sistema della langue folklorica si presentano in qualità di 

predicati. I predicati codificano proiezioni culturali, ideologicamente condizionate, ovvero 

connotazioni che articolano le molteplici figure dell’immaginario. Inoltre, osserviamo che una 

stessa dinamica trasformativa è sottesa tanto ai casi in cui la figura del negativo assume una 

‘maschera’, ovvero un’apparenza neutra, o addirittura positiva, dietro la quale si nasconde (ad 

esempio, la forma di un animale mansueto come l’agnello), quanto ai casi in cui la figura del 

negativo assume un’apparenza conturbante tale da svelarla in quanto tale (ad esempio, la forma di 

un animale ‘diabolico’ come il gatto): in altre parole, una stessa dinamica trasformativa accomuna 

il processo del camuffamento e il processo dello svelamento. Solo se si è dato il camuffamento, può 

registrarsi uno svelamento: nel primo caso la strega si è trasformata in gatto, nel secondo il gatto 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



5 
 

si trasforma – ma sarebbe il recupero di uno stato pristino – in strega. L’alterazione connotativa 

interessa entrambi i versi di tale diametralità8. 

Entriamo ora nel vivo delle attestazioni. La prima proviene da San Bovo di Calosso, in provincia 

di Asti: 

 
[A1] Un contadino di ritorno dalla vigna all’imbrunire incontrò un grosso rovo che gli 

impediva il passaggio. Prese la roncola e lo tagliò. Subito dal rovo sgorgò sangue. Il contadino 
spaventato scappò. Il giorno seguente tornò nello stesso luogo e vide un vecchio gobbo che 
aveva il braccio tagliato. Si dice che fosse la masca di (...) morto parecchi anni prima, proprio in 
quella vigna9. 

 
In questo racconto compaiono alcuni elementi caratteristici, la cui combinazione restituisce una 

lettura sufficientemente perspicua degli eventi narrati. Abbiamo, anzitutto, la presenza del rovo 

come ostacolo, che ostruisce il passaggio a un contadino. In secondo luogo, un elemento interno 

alla narrazione, e cioè il fatto straordinario del sangue che sgorga dal rovo tagliato, svela la natura 

sovrannaturale del rovo stesso, quella che poi si rivelerà per il suo carattere metamorfico. Un terzo 

momento, quello conclusivo, introdotto da una cesura temporale (“Il giorno seguente...”), è esterno 

alla narrazione vera e propria, per cui lo denomineremo “metanarrativo”. 

La metanarrazione è di solito costituita da notazioni di premessa e di commento alla narrazione, 

con la funzione di contestualizzare situazionalmente l’evento malefico vero e proprio; il suo 

compito è per lo più quello di palesare il camuffamento, svelando la figura del negativo in quanto 

tale e indicandola nella sua specificazione deittica, ossia come individuo concreto. Va da sé che la 

metanarrazione costituisce, per così dire, un’uscita dalla narrazione, ma non dall’implicita cornice 

intensionale delle credenze comunitarie; al contrario, proprio in essa si può palesare la diceria 

popolare, o comunque l’intervento di un’anonimità collettiva: “si dice” in [A1] e in [A11], “hanno 

saputo” in [A2], “la gente diceva” in [A5], “hanno trovato” in [A7], “dicevano” in [A9] e in [A14], 

“l’hanno trovata” in [A13], mentre in [A18] il destinatario del racconto è un “tutti”. 

Nella metanarrazione di [A1] il braccio tagliato del “vecchio gobbo” è oggetto di una 

constatazione esplicita attribuita al contadino, in virtù della quale il narratore – e con lui 

l’ascoltatore-lettore – opera l’identificazione tra le due figure legate dalla metamorfosi: il rovo e la 

masca. Il rovo, dunque, risulterebbe essere forma metamorfica di una certa figura del negativo. 

 
8 Si veda in proposito A. Borghini, «Prospettive tipologiche del camuffamento diabolico: le “maschere della 

diametralità”», in Semiosi nel folklore II. Prospettive tipologiche e analisi ‘locali’, Centro di documentazione della 
tradizione orale, Piazza al Serchio (Lucca) 2001, pp. 37-65. 

9 L’Informatrice è Bruna Scaglione, una donna di circa 40 anni, intervistata nell’estate 1998. Salvo diversa 
indicazione, si tratta di interviste realizzate nell’ambito di ricerche sull’immaginario folklorico, organizzate da Alberto 
Borghini e disponibili presso il Centro di Documentazione della Tradizione Orale - Museo Italiano dell’Immaginario 
folklorico di Piazza al Serchio (Lucca). L’attestazione è riportata in A. Borghini, «Tumacin nel roveto. A proposito di un 
racconto piemontese», in Semiosi nel folklore III. Prospettive tipologiche e analisi ‘locali’, Centro di documentazione 
della tradizione orale, Piazza al Serchio (Lucca) 2003, p. 34. Ricordiamo che un’analoga tematica – il sangue che sgorga 
dal rovo spezzato – ricorre già in ambito antico: ci riferiamo al celebre episodio di Polidoro, figlio di Priamo, nell’Eneide 
virgiliana (cfr. Virgilio, Eneide, III, vv. 24 ss.); il tema, com’è noto, è stato ripreso da Dante, nel canto relativo alla selva 
dei suicidi (Inferno, XIII, vv. 31-39): il «sangue bruno» sgorga dal «gran pruno».  

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



6 
 

Se l’elemento interno alla narrazione indica la categoria di appartenenza del rovo sanguinante 

in quanto effetto di stregoneria, esso però non comunica nulla circa il soggetto esistenziale, che – 

come detto – viene invece svelato dalla conclusione metanarrativa: l’artefice della metamorfosi è il 

“vecchio gobbo”, che è una “masca”, cioè una strega10. 

La seconda attestazione è di ambito cuneese: 

 
[A2] Esisteva tra Castiglion Tinella e Valdivilla in prossimità di una curva una scorciatoia 

chiamata “scorciatoia della capra”. È in prossimità di questa che tutti quelli che passavano 
vedevano le masche. Su questa strada c’erano sempre dei rovi che chiudevano la strada. Uno un 
giorno dice: “Voglio proprio vedere. Prendo la falce e li taglio”. Arrivato sul posto gli dà un 
colpo e all’improvviso si è sentito dire: “Ridai un altro colpo”. Ma l’uomo non ha più dato un 
secondo colpo. In un secondo tempo hanno saputo che c’era una che aveva il braccio tagliato.11 

 

In [A2] compare a mo’ di premessa un importante indicatore paesaggistico, dato dalla “curva” e 

dalla “scorciatoia della capra”; la “curva” e la “capra” sono tradizionalmente associate, 

nell’immaginario folklorico, all’azione di figure del negativo12. L’indicatore decisivo, interno alla 

narrazione, è la voce “Ridai un altro colpo”, associata al rovo tagliato: non è di poco conto osservare 

che nel folklore piemontese il “secondo colpo” prelude a un danno per chi si decida a infliggerlo, a 

tutto vantaggio della masca13. 

La funzione degli indicatori interni, compresi gli indicatori paesaggistici, è quella di manifestare 

la categoria “strega”, senza però ancora determinare l’identità specifica della figura del negativo. 

Quest’ultima viene svelata, anche qui, tramite metanarrazione; più precisamente, i momenti 

metanarrativi di [A2] sono: 1) la diceria che in quel punto della curva tutti i passanti vedono le 

masche; 2) l’esistenza di una donna col braccio tagliato, in seguito al fatto che uno dei passanti ha 

inferto un colpo ai rovi. Il primo momento è un indizio relativo alla categoria “masca”, mentre il 

secondo orienta verso l’indicazione specifica di una certa masca come individuo. È il secondo 

momento metanarrativo (“In un secondo tempo”) a rendere possibile, tanto per il narratore quanto 

per i fruitori della narrazione, l’identificazione della donna mutilata con i rovi, e quindi la 

proiezione di una precisa figurazione predicativa sul soggetto in questione. 

Nei primi due documenti riportati – [A1] e [A2] – il rovo appare dapprima quale elemento 

naturale di un’esperienza ordinaria, appare cioè come un vero rovo; successivamente, il vecchio 

gobbo col braccio tagliato e la donna mutilata diventano la chiave per leggere ex post il rovo come 

figurazione della masca, dunque come veicolo di una manifestazione sovrannaturale: in effetti, nel 

primo caso il rovo sanguina, nel secondo sembra parlare, invitando a dare un altro colpo. Si tratta 

di segnali interni alla narrazione che, anticipando la scoperta metanarrativa del vecchio gobbo e 

 
10 Il termine “categoria” non deve essere inteso nell’accezione aristotelica, ma nel senso di concetto generale, come 

suggerito dall’interpretazione di categorizzazione menzionata nella nota 6.  
11 L’informatore è Giuseppe Perrone, detto “Noto”, il quale asserisce di aver sentito questo racconto dal padre. 

L’attestazione è riportata in A. Borghini, «I rovi e il rettile. Logica delle trasformazioni e ‘intermetamorfosi’ della 
strega», in Semiosi nel folklore III..., op. cit., p. 26. 

12 Sul tema della curva cfr. A. Borghini, La masca cappello, in Semiosi nel folklore III..., op. cit., nota 8, pp. 121 ss. 
13 Più in generale, è ritenuto pericoloso ripetere l’azione un numero pari di volte: cfr. D. Bosca, B. Murialdo, L. 

Carbone, Racconti di masche (Incontri ritrovati nel tempo), Famija Albeisa, Alba 1979, p. 147. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



7 
 

della donna, preparano l’introduzione di un maleficio nella vicenda. Tale evento è segnalato dal 

dettaglio del braccio tagliato, constatato in un momento successivo alla vicenda su un personaggio 

ambiguo – “un vecchio gobbo”, “una (strega)” –, che funge da chiave di decodifica di un processo 

metamorfico; la metamorfosi, collocata fuori della portata percettiva di eventuali testimoni, è 

inferita dall’arto tagliato. L’identificazione ha luogo nell’incontro metanarrativo con l’individuo 

mutilato ed è innescata dall’isomorfismo fra il taglio del rovo e il taglio dell’arto: essa appare sicura 

e infallibile, come se non potesse ammettere repliche o ripensamenti. 

Una volta svelato il maleficio, il rovo cesserebbe di essere un vero rovo per diventare un 

predicato della figura malefica. Si noti l’uso di “vero” che abbiamo appena attribuito al referente 

del sostantivo “rovo”. Accanto alla classica nozione semantica (o de dicto) di verità, che pertiene 

agli enunciati, si può parlare anche di concezione ontica (o de re), che pertiene a oggetti, concreti 

o astratti. Dagli indicatori interni delle attestazioni si può spesso desumere l’assunzione implicita 

di questo secondo tipo di verità; inoltre, tale verità è eidologica: un rovo sanguinante o parlante 

non è un vero rovo, poiché non corrisponde più all’eidos, vale a dire al concetto usuale di “rovo”. 

Quanto più chiaramente l’indicatore interno attesta un ‘fatto’ sovrannaturale e rompe, pertanto, il 

nesso eidologico, tanto più efficacemente funge da smascheratore della figura del negativo e 

instrada il report verso la conclusione metanarrativa14. 

Il terzo documento è valdostano e proviene dalla zona di Donnas, nella Valle di Gressoney: 

 
[A3] Tutte le mattine un uomo andava a lavorare in fabbrica e trovava sulla strada un 

mucchio di fieno che gli impediva di passare. Così tutti i giorni doveva spostare il fieno per poter 
andare al lavoro. Stanco di questa situazione un giorno si portò dietro un bastone e picchiò il 
mucchio. Il giorno dopo, per la prima volta, il fieno non c’era più... Alla sera, tornando a casa, 
lungo la strada incontrò una vecchietta tutta bollata, e così l’uomo capì chi era stato a fargli 
quello scherzo15. 

 

Qui l’elemento interno, che suggerisce la categoria “strega”, di cui il fieno è figura metamorfica, 

consiste nel fatto che il mucchio di fieno, colpito il giorno prima, non compare più il giorno dopo. 

Al solito, la specificità deittica della strega (“vecchietta tutta bollata”) viene data 

metanarrativamente dopo una locuzione temporale (“Alla sera...”). L’isomorfismo tra il mucchio di 

fieno colpito e la “vecchietta tutta bollata” comporta una comprensione istantanea (“capì”), 

secondo cui si opera appunto la correlazione della donna col mucchio di fieno. Tale correlazione 

può essere costituita da un’identificazione, nella misura in cui il mucchio di fieno è inteso come 

metamorfosi della masca, ma non si può del tutto escludere – qui come del resto altrove – una 

causazione metonimica, nella misura in cui la masca è intesa produrre un maleficio tramite il 

mucchio di fieno. 

 
14 Il punto di riferimento è qui G. A. Conte, Adelaster. Il nome del vero, LED, Milano 2016, pp. 54 ss. Per la verità 

eidologica cfr. ivi, p. 29, § 2.2.1.1. L’enunciato identificativo “l’a che ha la proprietà P è il b che ha la proprietà Q”, letto 
secondo l’interpretazione di categorizzazione (cfr. nota 6), diventa: “il vecchio gobbo col braccio tagliato è il rovo che 
sanguina” [A1], oppure “la donna col braccio tagliato è il rovo che parla” [A2], esempi nei quali le descrizioni definite 
“il rovo che sanguina” e “il rovo che parla” rompono il nesso eidologico e segnalano la categoria del negativo. 

15 L’informatrice è Margherita Rolland, nata nel 1906, intervistata nel 2000. Si veda A. Borghini, «La strega e il 
mucchio di fieno. Una identificazione», L’ecoApuano, 13, 1, 2002, p. 30. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



8 
 

La quarta attestazione proviene da Antignano, in provincia di Asti. Il figlio di una masca si 

appresta a recarsi al mulino, 

 
[A4] (...) ma lei gli dice: “Non andare”. Il figlio non l’ascolta e va. Sulla strada trova un rovo; 

ecco che prende l’accetta e lo taglia. Tornato a casa, la madre era coricata con le braccia 
tagliate16. 

 
Anche in questo caso compare all’inizio un indicatore paesaggistico, il mulino, che non di rado 

funziona come luogo del negativo17. La metanarrazione conclusiva, introdotta da una cesura 

implicitamente temporale (“Tornato a casa...”), svela sia la categoria del negativo sia la masca 

specifica, che sarebbe la madre dell’uomo che si reca al mulino. 

Un informatore di Moncalvo d’Asti riferisce un episodio occorso a suo padre. L’uomo, 

 
[A5] tornando una sera dal lavoro nei campi, come al solito, sul carro trainato dai buoi, trova 

la strada sbarrata da un tronco d’albero. Allora, non potendo proseguire, scende dal carro; e 
capitò che con il bastone picchiasse sul tronco d’albero. In quel preciso momento il tronco 
sparisce, lui risale sul carro e prosegue. Il giorno dopo in paese una donna, che la gente diceva 
essere una “settimina” che faceva uso del “libro del comando”, aveva una gamba rotta18. 

 
In [A5] compare un tronco d’albero come metamorfosi di una “settimina”. L’elemento interno è 

dato dal ‘fatto’ straordinario della scomparsa, a quanto pare istantanea, del tronco d’albero, seguito 

dall’usuale metanarrazione (“Il giorno dopo...”), che palesa il camuffamento e svela deitticamente 

il colpevole dell’effetto metamorfico. Anche qui potrebbe, tuttavia, trattarsi di causazione 

metonimica: la “settimina” fa comparire il tronco d’albero tramite il cosiddetto “libro del 

comando”. 

Presentiamo ora una sequenza di racconti, ancora piemontesi, provenienti dalle valli valdesi: 

 
[A6] (...) a quelli che abitavano nella cascina là, dopo il Chisone vicino a qui, le masche di 

notte andavano a portar via il figlio loro nel letto. Arrivava un gatto che andava vicino al 
bambino nella culla e il gatto con la zampa prendeva nella fascia e voleva portare via il bambino. 
Ma una notte il padrone ha pensato: “Questa notte sto sveglio e guardo cosa succede”. La sera 
ha fatto attenzione al bambino, ha preso un’accetta ed è rimasto con gli occhi aperti; è rimasto 
così sveglio vicino al bambino per vedere, quando ad un certo punto vede un gatto, che il gatto 
si avvicina al letto e con la zampa cercava di portare via il bambino. Il padrone con un’accetta, 
quando si avvicina il gatto, gli dà un colpo e gli taglia la zampa e quando cerca di raccogliere la 
zampa vede che in realtà era una mano. (...) Qualche giorno dopo doveva sistemare dei conti 
con la sua padrona, e quando era lì con la padrona vede che non aveva più la mano fuori dalla 
manica e chiede alla padrona come mai; lei gli risponde che si era fatta male, ma lui capisce che 

 
16 L’informatrice è Anna Binello, una donna che aveva circa 82 anni nel 2003. Cfr. A. Borghini, «Tumacin nel roveto. 

A proposito di un racconto piemontese», in Semiosi nel folklore III..., op. cit., p. 33. 
17 Su questo punto cfr. A. Borghini, «Il mulino del diavolo: enunciato e funzioni enuncianti. Effetti di 

‘trasformazione’ ed efficacia significante. Due racconti a confronto», in Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 21 ss.; e 
inoltre Id., «A proposito di una strega piemontese: “grossa (...) come la ruota di un mulino”», nello stesso volume, pp. 
165 ss. 

18 L’informatore è Giuseppe Vercelli, 88 anni nel 2003: cfr. Semiosi nel folklore III..., op. cit., p. 26. La “settimina” è 
tradizionalmente associata a fenomeni dell’immaginario folklorico ed è spesso considerata una guaritrice o una masca. 
Con “libro del comando” si intende un testo di natura magica, al quale è attribuito il potere di determinare l’apparizione 
di fenomeni sovrannaturali. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



9 
 

lei era una masca e tira fuori l’accetta e gli taglia l’altra mano... e da quel giorno il gattaccio non 
andò più in quella casa a cercare il bambino19. 

 
Il segnale interno della zampa che si manifesta come mano umana rivela la metamorfosi della 

strega in gatto e quindi la categoria “strega”, del resto già anticipata dall’introduzione 

metanarrativa, secondo cui in quella località operavano le masche. Il segnale interno è dunque 

racchiuso da una premessa e da una conclusione (“Qualche giorno dopo”) entrambe metanarrative, 

ma solo la conclusione fornisce la deissi, svelando l’identità malefica della padrona. 

 
[A7] So la storia che c’è un dipinto qua a Villar Perosa, due case più su, l’hai visto? C’è un bel 

dipinto di una Madonna con sant’Antonio e ci sono delle storie dietro ’sto dipinto: una volta 
c’erano dei delitti qua, tanti ce ne sono stati, e tutte le volte che trovavano un morto vedevano 
vicino a ’sto dipinto un purcel [un maiale] e tutte le volte che moriva qualcuno arrivava ’sto 
purcel, allora... tutti volevano acchiapparlo e non riuscivano. Una volta dopo un delitto è 
tornato ’sto purcel e han deciso di sparargli; gli hanno anche sparato ma niente, lui non moriva, 
scappava e nessuno lo vedeva, poi tornava solo quando c’era un morto. Una volta una persona 
importante, adesso non mi ricordo il nome, qua a Villar ha pensato di fare dei proiettili d’oro. 
Di nuovo una persona morta, è arrivato davanti a ’sto dipinto il maiale, son riusciti a sparargli 
e il purcel l’è mort... Finalmente tutti contenti, abbiamo ucciso il purcel, e dopo un po’ hanno 
trovato gli stessi proiettili nel cadavere di uno!20 

 
Abbiamo anche qui una premessa metanarrativa (“ci sono delle storie...”), un segnale interno 

(l’uso dei proiettili d’oro) e l’usuale appendice metanarrativa (“dopo un po’”), che autorizza 

l’identificazione fra il cadavere umano, nel quale si rinvengono i proiettili d’oro, e il maiale poi 

ucciso, disvelando così la figura del negativo. 

 
[A8] Un signore della borgata Molliere andava a trovare una ragazza passando sempre per la 

stessa strada. Tutte le volte che passava c’era un rovo, che lo agganciava… c’è poco da fare... non 
riusciva... lo agganciava, tirava, strappava. Lui ha detto: “Un giorno o l’altro...”. Dopo tante volte 
si ricorda di questo rovo e dice: “Ma è possibile che tutte le sere mi devo agganciare con questo 
rovo?”, prende il… fuset che sarebbe... (...) la roncola, prende la roncola e allora arriva lì... di 
nuovo agganciato! Prende la roncola e dà un colpo... tac... e taglia il rovo, quindi... bon, a posto. 
Va giù a trovare la morosa... non c’era… La mamma dice: “Ah, non sta bene, non sta bene... 
stasera non... torna a casa... non sta bene”. E poi... ha poi saputo che a quella morosa lì gli 
mancava un braccio… quindi probabilmente... era la morosa che gli faceva degli scherzi e lui, 
tagliando questo rovo, ha tagliato il braccio alla morosa21. 

 
L’appendice metanarrativa (“ha poi saputo”) di [A8] ha la funzione sia di svelare l’effetto 

negativo, e quindi la categoria “strega”, sia di individuare deitticamente la strega nella figura della 

“morosa” col braccio tagliato, in seguito al taglio dei rovi. L’espressione “era la morosa che gli 

 
19 Testimonianza proveniente dal comune di Torre Pellice; l’informatrice è Annarita Fornero, nata nel 1925, 

intervistata nel 2005 da Elisa Bertone, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi. Credenze e figure 
del folklore, Museo Italiano dell’Immaginario Folklorico, Lucca 2025, racconto n. 26, p. 35.  

20 Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa; l’informatore è Luigi, nato nel 1933; intervistato nel 2011 
da Elena Torello, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 101, p. 89. 

21 Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa (Borgata Molliere); l’informatore anonimo, nato nel 1965, 
è stato intervistato nel 2007 da Barbara Pellandino, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. 
cit., racconto n. 107, pp. 91-92. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



10 
 

faceva degli scherzi” può riferirsi o al rapporto metamorfico rovo-morosa o un effetto di causazione 

metonimica operato dalla morosa tramite il rovo. 

 
[A9] Mi raccontavano la storia di quello che aveva trovato un cane nero nel bosco per andare 

a Perosa e se l’era portato a casa. [L’uomo] andava sempre a Perosa al mercato e si portava 
appresso il cane nero. Un giorno, a un bel momento, il cane si era messo ad abbaiare forte e non 
la smetteva più, proprio in mezzo alla strada vicino al bosco dove [l’uomo] l’aveva preso. Il 
padrone non capiva il motivo, perché intorno non c’era nessuno, però il cane non la smetteva 
proprio. Lungo la strada, visto che non la piantava, il padrone aveva raccolto un bastone e lo 
picchiava per farlo smettere. Ma il cane ad un certo punto sparisce. Allora dicevano che quel 
cane lì non era un cane, era una masca che voleva tornare dalle sue amiche che, si diceva, erano 
lì nel bosco. Infatti, dopo aver picchiato quel cane, che poi non era un cane, a quel signore erano 
successe tante disgrazie, perché si vede che le masche ce l’avevano con lui.22 

 
Nell’attestazione [A9] la metamorfosi è svelata tramite il segnale interno della scomparsa del 

cane; la metanarrazione, affidata al “dicevano” della diceria popolare, interpreta il segnale interno 

come evidenza della natura metamorfica dell’animale, individuando la categoria della masca, e 

anche una masca specifica, pur senza esplicitazione deittica: la figura in questione, infatti, farebbe 

parte del gruppo delle masche del bosco. 

 
[A10] (...) questo signore anziano mi aveva raccontato che aveva un amico (…). Un giorno 

questo amico conosce una ragazza, insomma la sua morosa; era una ragazza bella, diceva questo 
signore, era proprio bella, e allora questo suo amico aveva piacere di starle accanto; lui alla sera 
andava a casa sua, la andava a trovare, per passare la serata insieme a lei. Però dice che 
succedeva sempre una cosa strana che non riusciva a capire: ogni volta che bussava alla porta 
di casa di questa ragazza, lì, davanti alla porta, trovava sempre un mucchio di paglia. Non che 
si spaventava, ma gli era strana quella cosa, e la cosa più strana di tutte era che, quando la 
ragazza apriva la porta, poi lui guardava giù e la paglia non c’era, era andata, era sparita, e allora 
non capiva. Quando poi entrava dalla porta, entrava da questa ragazza, alla paglia non pensava 
più, ma pensava a stare lì, a restare con questa ragazza a parlare, a fare le cose che fanno i 
morosi, insomma. E allora dice che un giorno era andato via più tardi da casa della ragazza e 
per la strada si era sentito un poco stanco, così aveva detto: “Quasi quasi resto qui, mi riposo un 
pochino, non so quanto, comunque mi riposo e poi continuo a camminare verso casa”. Cerca un 
posto dove sedersi e trova un sasso. Si gira e vede lì vicino al sasso un mucchio di paglia, che 
sembrava quello che vedeva dove c’era la porta della sua morosa. A lui la paglia sembrava la 
stessa, perché era un mucchio, qui però era come se… non so come spiegarlo bene, perché è 
passato tanto tempo da che me lo raccontava… però sembrava un cerchio. Allora non capisce, 
chiude gli occhi un momento per riflettere se per caso si fosse sbagliato, e dice: “Ma no, non 
può essere che la paglia segue proprio me!”; però quando li riapre, il mucchio di paglia non c’è 
più. Al posto del mucchio di paglia lui vede la mamma della sua morosa. Lì per lì non capisce, 
subito era… era contento, perché pensava che la mamma della sua morosa lo volesse aiutare, 
stare lì con lui, e invece poi vede che la donna lo voleva uccidere. Allora riesce a scappare, però 
io poi non so bene com’è andata; il signore anziano che mi ha raccontato quello che era successo 
al suo amico, dice che l’altro non ne ha più voluto parlare e con questa morosa non si è più 
voluto vedere. Lui si era spaventato tanto che non ne ha voluto raccontare a nessuno, e bon23. 
 

 
22 Testimonianza proveniente dal comune di Villar Perosa; informatore anonimo, nato nel 1927, intervistato nel 

2004 da Stella Rivolo, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 99, p. 87. 
23 Testimonianza proveniente dal comune di Pragelato in Val Chisone; l’informatore è Renzo, nato nel 1932, 

intervistato nel 2004 da Flavia Brignolo, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto 
n. 109, pp. 92-93. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



11 
 

[In A10] l’evento negativo e l’individuazione deittica della strega sono immediatamente svelati 

da due indicatori interni: il primo è la scomparsa improvvisa del mucchio di paglia, una volta che 

la ragazza apre la porta di casa; il secondo è la sostituzione del mucchio di paglia con la madre della 

ragazza, che vuole uccidere l’uomo. Inoltre, il fatto che la paglia vicino al sasso si disponga in forma 

di cerchio è un ulteriore segnale della valenza negativa del mucchio24. 

 
[A11] (...) un’altra leggenda che si racconta riguarda il paese di Perosa Argentina, che è a una 

ventina di minuti da Fenestrelle, e questa la raccontavano amici di famiglia che abitavano lì. Si 
dice che dietro al campo sportivo di questo paese ci fosse una casa diroccata, in brutte 
condizioni e fosse stata abitata dalla cosiddetta Babana, che era una signora sempre vestita di 
scuro, sempre un po’ malandata, quindi associata a una figura diciamo… come di strega, quindi 
una persona un po’ particolare che stava sempre sulle sue. Questa signora si comportava in 
modo strano perché di solito, quando si avvicinava alla sua vicina di casa che era una ragazza 
molto giovane, fra l’altro incinta, le chiedeva sempre quando sarebbe nato questo bambino, 
sempre in modo molto insistente e la ragazza, sapendo tutte le dicerie che circolavano, non è 
che si fidasse molto e quindi cercava sempre di depistarla dicendole che... non lo sapeva… che 
il dottore non le aveva ancora dato una data precisa, cercando insomma di depistare questa 
potenziale strega, finché un giorno, la vicina della cosiddetta strega ha partorito questo 
bambino e ovviamente, sempre per paura, non l’ha comunicato alla Babana. Questa però è 
venuta a saperlo e si è un po’ infastidita, perché diceva: “Come, tu non me l’hai detto, non sei 
venuta a dirmi che questo bambino era nato, fammelo vedere” e la ragazza, sempre più 
intimorita, trovava delle scuse, dicendole: “No, ma adesso dorme… non sta molto bene…”, per 
fare in modo che non le portasse in qualche modo il malocchio e si dice che un giorno questa 
ragazza, trafficando normalmente nelle faccende domestiche, improvvisamente ha sentito un 
rumore nella stanza e ha visto un grosso cane nero che cercava di far cadere la culla nella quale 
era stato messo il bambino a riposare. La prima cosa che fece fu prendere ciò che aveva 
sottomano e colpire molto forte il cane che scappò via. Il giorno dopo, vide di nuovo la famosa 
Babana che per combinazione era rimasta col bastone, tutta malandata peggio del solito, quindi 
si dice che in realtà la Babana fosse quel cane che cercava di (...) di portare via il bambino, di 
conseguenza il malocchio poteva anche gironzolare nella casa (…)25. 

 

La premessa metanarrativa chiama in causa esplicitamente un personaggio in carne ed ossa, la 

Babana, categorizzandolo esplicitamente come “strega”; tuttavia, l’indicatore interno non ha qui 

carattere sovrannaturale e non rivela immediatamente la metamorfosi, lasciando solo sospettare 

un maleficio: un cane nero cerca di far cadere la culla del bambino. L’espressione “Il giorno dopo” 

introduce, al solito, l’appendice metanarrativa, che svela con chiarezza quel che l’indicatore 

interno lasciava solo intravedere, e cioè che il cane nero non era che la metamorfosi della Babana. 

 
[A12] A Villar Perosa… me l’ha raccontata un signore, Prot me l’ha raccontata, e adesso abita 

a Perosa; potremmo chiedergli se lui avesse voglia di raccontarcela… Comunque, più o meno 
era così: che c’era un maiale, un animale che di notte andava a ravanare in tutti i campi, in tutti 

 
24 In molti racconti folklorici l’elemento della circolarità è legato all’emergenza del negativo (ad esempio, nel Sabba 

si balla in cerchio). Si veda in proposito A. Borghini, «Un modo dell’aggressione demoniaca, la danza del sabba, la curva. 
Uno schema interpretativo», in Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 501 ss. Sulla valenza folklorica della curva cfr. 
ancora Id., «La masca-cappello. Contributo al folklore piemontese», in Semiosi nel folklore III..., op. cit., nota 8, pp. 120 
ss. 

25 Testimonianza proveniente dal comune di Pinasca, sempre in Val Chisone; l’informatore anonimo, nato nel 1934, 
è stato intervistato nel 2007 da Barbara Pellandino, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. 
cit., racconto n. 100, pp. 87-89. Si noti il linguaggio evidentemente acculturato dell’informatore, che ricorre a concetti 
astratti come la potenzialità (“potenziale strega”). 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



12 
 

gli orti, ovunque. E bon, una sera si organizzano, riescono a sparargli… e l’indomani il sacerdote 
della chiesa era ferito. Pare che questo sacerdote, di notte, si potesse trasformare in maiale26.  

 

[A12] presenta unicamente una soluzione metanarrativa, data dal fatto che “l’indomani”, in 

seguito agli spari contro il maiale, il sacerdote è ferito: il che consente di inferire la natura 

metamorfica dell’animale. Qui è interessante constatare che, come non di rado avviene in ambito 

folklorico, la figura del negativo è un prete. 

Si tenga presente questa metamorfosi della figura del negativo in maiale, in quanto costituisce 

una premessa contestuale importante per la comprensione di altri racconti relativi a fenomeni di 

intermetamorfosi, che considereremo a partire dall’attestazione [A14]. 

 
[A13] Quand’ero piccolo, si faceva ancora la vija [veglia o riunione serale] nelle stalle, 

d’inverno. Barba Giuanin aveva una stalla grande, con una greppia che teneva 7 o 8 mucche in 
punta alla stalla e, vicino a dove entravamo, c’era il posto per 9 o 10 persone sempre con la 
paglia pulita, le sedie e le panche. Ci trovavamo dopo cena, al caldo… caldo per il fiato delle 
mucche… per chiacchierare, fare la maglia, giocare a carte, fare dei piccoli lavoretti che 
facevano i nostri papà (tipo ceste, gerle, rastrelli) e poi uscivamo tutti assieme a una certa ora 
(...). A una di queste vija – raccontano – ma io non ero ancora nato, mentre stavano 
chiacchierando, alla luce di una lanterna a petrolio, è arrivato un bel gatto nero. La bestia ha 
allungato una zampa e ha spento la lanterna e ha lasciato tutti al buio. Allora, tutti un po’ 
arrabbiati, cercano i fulminant (fiammiferi) per accendere di nuovo la lanterna, poi cercano il 
gatto, ma nella stalla non c’era più. Un po’ preoccupati si sono messi a discutere di questa cosa 
e subito finiscono per parlare delle masche, perché a quei tempi queste cose capitavano spesso. 
Quel gatto, però, ha continuato a tornare, eh, alla sera ogni tanto tornava, spegneva la lanterna, 
lasciava tutti allo scuro... poi spariva. Una sera Barba Giuanin, che era già un po’… un po’ 
arrabbiato, ha preso un falcetto, ha aspettato che arrivasse il gatto e gli ha dato una bella botta: 
l’ha preso su una zampa. Due giorni dopo, una donna del paese che non andava mai alle vija, era 
sempre da sola e non andava mai da nessuna parte, l’hanno trovata in giro per la strada con un 
braccio fasciato, e da allora questo gatto non è mai più tornato nella stalla27. 

 
L’attestazione è importante per l’ambientazione della “veglia” serale nella stalla, tipico 

momento di socialità nelle comunità contadine, in cui ci si riuniva d’inverno per riscaldarsi al 

tepore degli animali, svolgere piccoli lavori artigianali e raccontare storie di masche; occasione 

propizia, come si può arguire, per la diffusione delle modificazioni connotative implicate nelle 

rappresentazioni popolari, in questo caso a svantaggio di una donna solitaria ed estranea proprio 

alla condivisione della veglia. L’indicatore interno è l’apparizione di un gatto nero che spegne la 

lanterna, e la spegne più volte, con un’intenzionalità sistematica che desta rabbia e inquietudine, 

lasciando intuire la natura numinosa dell’animale. La metanarrazione (“Due giorni dopo...”) svela 

e conferma il fatto che il gatto nero è correlato in senso metamorfico o metonimico con la strega, 

indicando specificatamente la figura del negativo (“una donna del paese”). 

 
26 Testimonianza proveniente da Castel del Bosco, frazione del comune di Roure; l’informatrice è Manuela, nata nel 

1965, intervistata nel 2013 da Federico Blanc, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., 
racconto n. 77, p. 72. 

27 Testimonianza proveniente dal comune di Fenestrelle; l’informatore è Piero, nato nel 1949, intervistato nel 2013 
da Federico Blanc, in E. Dallari, C. Levrini (a cura di), A ‘vija’ nelle Valli Valdesi..., op. cit., racconto n. 32, pp. 39-40.  

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



13 
 

La metamorfosi e la causazione metonimica fin qui considerate non sono, di per sé, suscettibili 

di denunciare automaticamente la categoria “strega”, per cui tendono a nascondere se stesse in 

quanto pretesi fenomeni sovrannaturali: siamo, infatti, nell’ambito del camuffamento diabolico e, 

inoltre, la metamorfosi è spesso presentata come già avvenuta e non nel suo svolgersi effettuale; se 

fosse descritta come oggetto di percezione diretta, essa si imporrebbe all’interpretazione in termini 

di sostituzione prodigiosa di un’identità individuale con un’altra – soluzione che, tuttavia, si può 

tralasciare alla luce delle nostre considerazioni iniziali sulla modificazione connotativa. 

Poiché tendono a nascondere la figura del negativo come categoria, e conseguentemente come 

soggetto specifico, la metamorfosi e la causazione metonimica non ammettono immediatamente 

un’auto-decodifica. Tuttavia, come si è visto nelle precedenti attestazioni, benché possano 

riscontrarsi dei segnali interni alla narrazione, che spingono verso una soluzione in tal senso, è 

spesso la conclusione metanarrativa a chiarire in maniera decisiva la categoria del negativo, 

indicando altresì deitticamente il soggetto. 

Soffermiamoci ora sui rapporti che legano le figure dell’immaginario ad alcuni loro predicati 

folkloricamente rilevanti, predicati attestati di frequente nelle più diverse tradizioni folkloriche. Si 

è già osservato che tali rapporti possono realizzarsi dal punto di vista semiotico nei due modi 

fondamentali della metafora e della metonimia28. Come si evince dalle attestazione riportate, il 

rapporto tra la figura del negativo e il predicato in cui essa si traspone sembra essere, non di rado, 

di identificazione; in tal caso, la metafora diventa sinonimo di metamorfosi, da intendersi come 

trasposizione di un soggetto in una sua figurazione predicativa29. Tuttavia tra la figura del negativo 

e la figurazione predicativa può, più semplicemente, sussistere un rapporto di contiguità, che 

chiama in causa la metonimia; ad esempio, in un’attestazione del Novarese il bambino Tumacin, 

vittima di una strega, si ritrova in un roveto: qui non abbiamo un’identificazione del roveto con la 

figura del negativo, ma si evince piuttosto il fatto che il bambino si ritrovi nel roveto per effetto di 

stregoneria. La contiguità rovi-figura del negativo può, infatti, esprimersi come un rapporto di 

causalità, nel senso forte che la strega è causa di un effetto (vittima nel roveto) col quale altrove 

intrattiene rapporti di identificazione (strega come rovi). Di conseguenza, si può parlare di 

causativo di identità in tutti quei casi in cui la figura del negativo è causa del fatto che la sua 

eventuale vittima venga trasformata in un oggetto o in un animale che sono predicati della stessa 

figura del negativo: ad esempio, il diavolo, che può assumere un aspetto ligneo, è causa del fatto 

che la sua vittima assuma quello stesso aspetto30.  

 
28 A sua volta la metonimia può realizzarsi tramite una varietà di costrutti linguistici: nella forma di complemento 

di luogo (ad esempio, l’effetto immaginario del paesaggio, l’essere del negativo che sta in una pietraia), di complemento 
di mezzo (ad esempio, l’essere del negativo che lancia delle pietre contro una vittima), e così via. 

29 Qui la metafora come identificazione è intesa in un senso più forte e marcato rispetto alla concezione tradizionale 
e presenta connessioni con la concezione cognitiva di G. Lakoff, M. Johnson, Metafora e vita quotidiana, a cura di P. 
Violi, Bompiani, Milano 1998 e di Z. Kövecses, Metaphor. A Practical Introduction, Oxford University Press, Oxford-
New York 2010. 

30 Cfr. A. Borghini, Causativo d’identità. Il ‘dominio semantico’ nei racconti di folklore: a proposito di alcune 
risultanze sintattiche, in «Quaderni della Sez. di Glottologia e Linguistica del Dipartimento di Studi Medievali e Moderni 
dell’Università degli Studi “G. D’Annunzio” di Chieti», 15-6, 2003-4, pp. 17 ss., pp. 24-25 (l’articolo discute due 
attestazioni provenienti una da Riva Presso Chieri, in provincia di Torino, l’altra dalle province di Belluno e Treviso). 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



14 
 

Passiamo ora ad analizzare un altro fenomeno riscontrabile in alcuni racconti di folklore, 

fenomeno che si può chiamare di “intermetamorfosi”. Riportiamo qui di seguito alcune 

attestazioni. La prima proviene da Castagnole delle Lanze, in provincia di Asti: 

 
[A14] Quando ero giovane, che ero... adesso sono vecchia... quando ero giovane mi ricordo 

che mia nonna mi raccontava... dopo la nostra casa, un po’ più in su, c’è come una salita, no, una 
collina e lì ci sono due o tre famiglie, però c’era una famiglia che c’era marito, moglie e suocera. 
Poi il marito è morto, c’è stata la suocera e lei. Questa suocera... in quel certo punto della strada 
non si poteva passare, che si vedeva... come si dicono... quelli lì che fanno le more nere... i rovi, 
che fanno quell’affare grosso così, giallo. E diceva che in mezzo alla strada veniva tutta ’sta roba 
e la gente non poteva passare. Lo raccontavano le donne anziane, quella roba lì. Adesso è vero, 
non è vero, non lo so. Sotto questa collina, c’era una strada provinciale. Quando passavano i 
carri, di lì non potevano passare, perché c’era ’sta roba per la strada. Io non ho mai visto niente, 
ne dicevano tante quand’ero piccola. Là, in mezzo alla strada c’era il rettile; erano i rovi che 
diventavano un rettile. Non facevano passare i carri, e questi rovi in mezzo alla strada che non 
riuscivano a passare; anche tronchi di legno. Dicevano che era questa qui che faceva quelle robe 
lì, Ghitin31. 

 
I rovi, che intralciano il passaggio dei carri, si rivelano nella metanarrazione conclusiva 

(“Dicevano...”) quale forma metamorfica, o quale effetto di causazione metonimica, dell’attività 

della strega, che acquisisce anche la specificità deittica data dal nome proprio (“Ghitin”). Ma 

l’elemento nuovo è proprio l’intermetamorfosi, ovvero il ‘fatto’ che i rovi diventano rettile. 

Anche per l’intermetamorfosi sembra imporsi alla mente la trasformazione anomala di un’entità 

individuale (i “rovi”) in un’altra entità individuale (il “rettile”)32, ma si deve segnalare in ogni caso 

la presenza di precise figurazioni immaginarie nelle rappresentazioni popolari, che rendono più 

problematico il parlare realistico di oggetti ed eventi; per cui, proseguendo la nostra precedente 

interpretazione della metamorfosi, diremo che l’intermetamorfosi è il passaggio da una figurazione 

predicativa a un’altra figurazione predicativa, entrambe le figurazioni essendo a loro volta possibili 

esiti metamorfici della figura del negativo; nel processo sono, quindi, coinvolte due pregresse 

metamorfosi semplici, o di primo livello: come si evince da altre attestazioni, infatti, la strega si 

trasforma sia in rovo che in rettile33. Va da sé, comunque, che alla base dell’intermetamorfosi 

possono sussistere sia fenomeni di metamorfosi sia anche fenomeni di causazione metonimica. 

È importante osservare che l’intermetamorfosi si costituisce sulla disponibilità di attestazioni 

folkloriche, che configurano quello che si potrebbe chiamare il contesto non immediato del singolo 

racconto. Alla base di ciascuna intermetamorfosi stanno delle metamorfosi semplici, o degli effetti 

 
31 L’informatrice è una donna ottantenne, rimasta anonima, intervistata durante l’autunno 2001 da Olimpia Del 

Prete. L’attestazione è riportata nel saggio di A. Borghini, «I rovi e il rettile. Logica delle trasformazioni e 
‘intermetamorfosi’ della strega», citato nella nota 11. 

32 Così intesa, l’intermetamorfosi del folklore potrebbe avere punti di contatto, relativamente alla propria eziologia, 
con la sindrome dell’intermetamorfosi in campo psicologico-psichiatrico – sindrome che in tedesco è detta 
Personenverwechselung, alla lettera “scambio di persone”: si tratta della convinzione che individui reali si siano 
scambiati fra di loro l’identità fisica e psichica. Cfr. Jan Dirk Blom, A Dictionary of Hallucinations, Springer, New York-
Dordrecht-Heidelberg-London 2010, pp. 283-284, sub voce “Intermetamorphosis Syndrome”.  

33 Per la masca che si trasforma in rettile si rimanda al racconto relativo all’enorme biscia della cascina di 
Môncareth, non distante da Alba, in provincia di Cuneo: cfr. E. Milano, Nel Regno della Fantasia. Leggende della 
Provincia di Cuneo, Fratelli Bocca, Torino 1931, ristampa Omega, Torino 1998, introduzione di A. Buttitta, «La donna 
biscia», pp. 77 ss. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



15 
 

di causazione metonimica, attestati da altri racconti, spazialmente e temporalmente lontani, del 

contesto non immediato. Mentre le metamorfosi di primo livello e gli effetti di causazione 

metonimica nascondono l’evento malefico stesso, l’intermetamorfosi già di per sé manifesta le 

metamorfosi di primo livello o, ciò che in fondo non cambia di molto, le causazioni metonimiche. 

Ogni singolo racconto si sviluppa sullo sfondo di un complesso contesto folklorico, che non è 

immediatamente disponibile nel racconto in questione, e di cui occorre ricostruire i percorsi 

salienti per l’interpretazione delle vicende narrate; il contesto non immediato trascende, infatti, il 

decorso evenemenziale della singola attestazione, rimandando a strutture di senso ulteriori, di tipo 

paradigmatico, insite come potenzialità nella dimensione della langue folklorica, ovverosia del 

folklore come langue. 

Il contesto non immediato conferma la rilevanza folklorica dei predicati e fa da sfondo 

all’intertestualità delle narrazioni, rivelandone il messaggio linguistico profondo; infatti, tale 

intertestualità si configura in termini di coerenza analogica attorno a nuclei semantici volta a volta 

ben definiti, presentandosi così i racconti come frammenti di una struttura essenzialmente 

dinamica, in espansione asintotica: è, in fondo, il contesto non immediato a costituire il folklore 

stesso come langue34. 

Ma procediamo con le attestazioni. Quella che segue proviene dalla Val d’Aosta e riguarda una 

peculiare figura del negativo chiamata “Paillasse” (“paillasse” significa “pagliericcio”)35: 

 
[A15] (...) Quindi, questo pagliericcio quasi all’improvviso si trasforma in maiale, oppure in 

altri animali che ti sbarrano il passaggio. Succedeva magari quando qualcuno non voleva andare 
a messa36. 

 

In [A15] l’intermetamorfosi riguarda la transizione dalla figurazione predicativa del 

“pagliericcio” alla figurazione predicativa del “maiale”, alla base delle quali si possono presupporre 

le due metamorfosi semplici, di primo livello, della strega rispettivamente in pagliericcio e in 

maiale. Non è però del tutto esplicitato se tra la figura del negativo e la figurazione predicativa ci 

sia un rapporto metaforico o metonimico. L’informatrice, infatti, riporta: 

 

 
34 Cfr. A Borghini, «Contesto folklorico, contesto non immediato, abduzione», Serclus, 2, 2021. Intendiamo per 

“analogia” una variazione sintattica sulla base di una costante semantica: ad esempio, l’essere del negativo che lancia 
pietre, o che trasforma il sacco in pietra, o che sta nella pietraia, si presentano come differenziazioni sintattiche sulla 
base della costanza semantica della “pietra”. Le attestazioni folkloriche devono essere valutate sulla lunghezza d’onda 
del contesto non immediato: ad esempio, il racconto del sacco che si trasforma in pietra ha alla base, nel suo sostrato, 
racconti in cui la figura del fantastico prende la forma di un sacco di farina, e altri racconti ancora in cui assume la 
forma di una pietra; cosicché questo sacco-pietra si presenta in una successione intermetamorfica che ha la figura del 
fantastico come sostrato soggiacente, recuperato tramite il contesto non immediato.  

35 Cfr. A. Borghini, Paillasse, in Atti del Convegno “Toponimi e antroponimi: beni-documento e spie d’identità per 
la lettura, la didattica e il governo del territorio”, Università degli Studi di Salerno, a cura di V. Aversano, tomo II (sez. 
Ricerca), Soveria Mannelli, Rubbettino 2007, pp. 495 ss. 

36 L’informatrice, Ilda Dalle, è nata il 12 aprile 1946; l’intervista è stata effettuata il 7 settembre 1995 e riportata nella 
tesi di laurea di C. Iaccod, corso di Laurea in Pedagogia, Facoltà di Magistero dell’Università di Torino, 1995-1996, 
domanda 179, p. 275. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



16 
 

A me hanno detto: o è la masca che si trasforma in paillasse o è la masca che fa rotolare questo 
pagliericcio... comunque c’è sempre il suo zampino37. 

 
Ci troviamo qui di fronte o a una identificazione metaforica – la strega che si trasforma in 

pagliericcio –, o a un effetto metonimico – la strega che fa rotolare il pagliericcio. 

Tra i vari predicati della figura del negativo può sussistere talora un rapporto di somiglianza 

materiale: ad esempio, tra i rovi e il serpente dell’attestazione [A14], entrambe figurazioni 

predicative della masca, intercorre una più o meno vaga similarità di forma, nonché un habitat 

condiviso. In altri casi, la relazione di similarità fra i predicati folklorici diventa assai stretta, come 

nel caso degli oggetti lignei (“cesta”, “palo di legno” etc.) in cui si tramuta la Pellegrinetta, che è 

strega di racconti alto-garfagnini38. Ma i nessi di somiglianza che sembrerebbero motivare i 

rapporti fra i predicati non conoscono vincoli a specifiche leggi di natura, nel senso che le 

possibilità metamorfiche delle figure dell’immaginario scavalcano per principio tanto la 

causazione ordinaria quanto il senso comune: quale nesso di similarità, infatti, potrebbe sussistere 

tra il pagliericcio e il maiale dell’attestazione [A15]? Ciò che seleziona le possibilità di proiezione 

culturale lungo l’asse paradigmatico, e dunque ciò che rende una figurazione predicativa saliente 

dal punto di vista folklorico, non è indotto in via preferenziale da motivi di somiglianza naturale 

fra il termine iniziale e quello finale dell’intermetamorfosi. 

Consideriamo un’attestazione proveniente dalla Garfagnana: 

 
[A16] In una casa del Pizzorno, in una sera d’inverno, si stava cenando, quando da un albero 

vicino, cominciarono a provenire dei gridi di civetta. Dopo una buona mezz’ora di questo 
sgradevole concerto, il capofamiglia uscì irritato e scagliò un coltello contro la pianta: subito 
gli uccelli si zittirono. 

Il mattino seguente l’uomo andò a cercare il coltello, e si accorse che questo si era piantato 
proprio nel tronco del noce, e che sui rami c’erano centinaia di bote [rospi]; quando tolse il 
coltello, le bote caddero giù ed in un attimo scomparvero. 

L’uomo capì così che quegli animali erano in realtà Streghi39. 
 
In [A16] si ha il passaggio intermetamorfico da uccelli notturni a rospi. Si noti la presenza 

dell’indicatore paesaggistico costituito dal noce, notoriamente albero del negativo, e 

dell’indicatore interno della scomparsa improvvisa dei rospi. Alla fine l’uomo realizza la natura 

sovrannaturale dell’accaduto. L’intermetamorfosi sembra già di per sé capace di svelare la 

categoria del negativo, rappresentata appunto dagli “Streghi” e dalla loro trasformazione in uccelli 

notturni prima, e in rospi poi. 

La seguente attestazione proviene da Vinci, località Piastrino, nella provincia di Firenze: 

 

 
37 Id., domanda 179, p. 274. 
38 Cfr. A. Borghini, «La cesta e la strega; il cesto della strega. Segnalazioni dal folklore delle Apuane e dal folklore 

piemontese», in Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 367-389.  
39 Cfr. O. Guidi, Gli Streghi, le Streghe. Antiche credenze nei racconti popolari della Garfagnana, Pacini Fazzi, Lucca 

1990, n. XLVI, Il noce del Pizzorno, pp. 82-3 (racconto sentito a Brucciano, in data 11.3.1988). Per un’interpretazione 
semiotica dell’attestazione cfr. A. Borghini, «Lat. bufo, e una trasformazione degli “streghi” in un racconto garfagnino», 
Semiosi nel folklore II..., op. cit., pp. 111 ss. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



17 
 

[A17] Il mi’ nonno era un uomo che io l’ho sempre creduto, non era un bugiardo, per carità. Una volta 
c’era lì, a Papone... era andato lì di sotto alla bottega... C’era una donna lì, c’aveva una pecorina. Dice... 
sicché il mi’ nonno dice, è una poera donna cieca da sé sola, gli è scappata ’sta peorina, dice, vo a 
pigliagliela, dice, e gliela riporto. Va via a piglià ’sta peorina e gli scappa. Poi va lì pe’ acchiappalla e gli 
diventa un “vorgolino” [gomitolino] bianco, così come un fazzoletto, si rotola in terra ed è sparito. La 
pecorina un c’era più40. 

 
Anche da questa intermetamorfosi della pecora in gomitolo si può risalire, per quanto concerne 

il contesto non immediato, alle due possibili metamorfosi di primo livello della figura del negativo, 

e più in generale del fantastico: in pecora (molti racconti presentano il diavolo come capra, pecora, 

agnello...) e in gomitolo (il gomitolo è pure esso una tradizionale figurazione folklorica di un essere 

del fantastico). 

Un’ulteriore attestazione sul gomitolo proviene da Roddi, in provincia di Cuneo: 

 
[A18] Con mia nonna andavo al torrente a lavare i panni. Per andare al torrente si passava 

da una scorciatoia un po’ buia perché coperta dagli alberi. E quando passavo di lì mia nonna mi 
raccontava che (...) lì era il posto delle masche. Una volta una donna, passando di lì, ha trovato 
un gomitolo, un gomitolo di lana. Lei l’ha preso... lei l’ha preso e quando l’ha avuto in mano quel 
gomitolo si è trasformato in un gatto che l’ha graffiata e poi è saltato via. La donna, spaventata, 
è ritornata in paese e ha raccontato a tutti che aveva incontrato le masche41. 

 
Il passaggio da gomitolo a gatto è anticipato da una premessa metanarrativa (“lì era il posto delle 

masche”) e seguito ancora da una conclusione metanarrativa (“ha raccontato a tutti”), che 

sottolinea la natura malefica delle metamorfosi semplici presupposte (“gomitolo” e “gatto”). 

In un’attestazione della zona di Pian Faetto, in Val Germanasca (provincia di Torino), 

riscontriamo un caso di doppia intermetamorfosi: 

 
[A19] Eravamo un gruppo di bambini che stavamo giocando e “barbou Lessi” (zio Alessio 

cioè) ci ha detto: “Non andate al Mulin Amount perché vi spaventate”. Io ci sono andata e ho 
pestato una “busa”, e come l’ho pestata è diventata un cavallo verde, e ho gridato, e il cavallo si 
è trasformato in lupo, sono riuscita a scappare di corsa, e il lupo ululava forte forte; già arrivavo 
a casa lo sentivo ancora. E noi bambini non osavamo più salire fino a lì perché eravamo 
spaventati42. 

 
Il vettore intermetamorfico congiunge dapprima i predicati “busa” e “cavallo verde”, quindi i 

predicati “cavallo verde” e “lupo ululante” (che richiama il lupo mannaro). Tutti e tre i predicati 

coinvolti sono suscettibili di configurarsi come forme del negativo. La busa, e in generale gli 

escrementi, sono forme assunte dalle masche: in Val d’Aosta la “Sinagoga” – termine che 

localmente sta a indicare la congrega degli esseri del negativo – assume la forma di un mucchio di 

 
40 L’informatrice è Silvana Cecconi, 73 anni circa; testimonianza raccolta, nell’aprile-maggio 2000, da Natascia Foghi, 

Laura Mazzantini ed Elisa Terzigli. 
41 L’informatrice è Rina, di 73 anni circa, di Roddi, nei pressi di Alba; l’intervista è stata effettuata durante l’estate 

2002 da Irene Gobino. 
42 L’informatrice, Emma, di 80 anni circa, è stata intervistata a Pinerolo durante l’ottobre 2004 da Monica Trentini. 

Per un’interpretazione estesa di questa attestazione cfr. A. Borghini, Varia Historia. Narrazione, territorio, paesaggio: 
il folklore come mitologia, Aracne, Roma 2005, Capitolo 14, pp. 199-200. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



18 
 

letame. La categoria non è chiaramente esplicitata, bensì anticipata dall’indicatore paesaggistico 

del mulino, che – come abbiamo già sottolineato – funziona in effetti come luogo del negativo. 

Infine, all’intermetamorfosi si può ricondurre anche il racconto piemontese del sacco che 

diventa di pietra: 

 
[A20] Un contadino, una volta, trovò nel bosco un sacco e voleva portarselo a casa; ma era 

così pesante che non riuscì neppure a sollevarlo. “C’è il diavolo qui dentro!”, gli scappò allora 
detto. Aveva appena pronunciato quelle parole che il diavolo in persona saltò fuori dal sacco e 
gli disse: “Se tra un anno e un giorno non ritorni qui a dirmi da quanto tempo sto chiuso qui 
dentro, sarai come me condannato a non muoverti più da questo bosco”. 

Il contadino tornò a casa fuori di sé dallo spavento. La moglie, che lo vedeva sempre 
preoccupato, un giorno gli domandò che cosa mai avesse, e lui le raccontò la storia per filo e 
per segno. “Lascia fare a me, che ti libero da ogni fastidio”, disse la donna. 

Passato l’anno, spiumò tre o quattro polli, si spogliò nuda e poi, spalmatasi di miele, si rotolò 
tra le piume; così conciata andò nel bosco e si mise a fare capriole. Il diavolo, che stava su una 
pianta, al vedere tutto quello sgambettio, scese per osservare da vicino ed esclamò: “Ma guarda! 
Sto qui da quindici anni, e non avevo mai visto una simile bestia!”. 

La donna tornò svelta a casa e riferì al marito quello che Berlicche si era lasciato sfuggire di 
bocca. Il giorno dopo, l’uomo andò nel bosco, si presentò al diavolo e gli disse che stava lì da 
quindici anni. 

Al sentir ciò, l’altro rimase di stucco e domandò come l’avesse saputo. E il contadino: “Non 
vi ricordate che l’avete detto voi a mia moglie ieri sera?”. 

Allora il demonio esclamò: “È proprio vero che le donne ne sanno una più del diavolo!”. 
E se la squagliò, lasciando a terra il sacco. 
Il contadino, tutto contento, cercò di nuovo di sollevarlo, ma neppure stavolta riuscì a 

smuoverlo: Berlicche, scappando via, per fargli un ultimo dispetto, l’aveva tramutato in pietra. 
Quella pietra a forma di sacco che ancora adesso si può vedere nel bosco di acacie, lungo la 
strada che va da Craviglio a Montafia43. 

 
In [A20] viene esplicitato sia il momento iniziale, in cui il diavolo è nel sacco, sia il momento 

conclusivo, in cui il diavolo trasforma il sacco in pietra. Resta, però, evidente il rapporto per cui il 

predicato “sacco” si trasforma nel predicato “pietra”, entrambi riferibili al demoniaco, anche sulla 

lunghezza d’onda del contesto non immediato. 

Conclusa la serie delle attestazioni, chiudiamo con qualche considerazione di riepilogo. 

Abbiamo analizzato il fenomeno dell’intermetamorfosi in quanto trasposizione di una 

figurazione predicativa in un’altra figurazione predicativa; in tale passaggio la figura del negativo 

di riferimento non è per lo più esplicitata nella sua individualità, ma la categoria del negativo è 

immediatamente segnalata. In [A15] il vettore intermetamorfico connette il pagliericcio al maiale, 

in quanto entrambi predicati della figura del negativo, come si evince da altre attestazioni che 

delineano il contesto non immediato; ma nella successione intermetamorfica, che è di tipo 

sintagmatico, la figura del negativo è sottratta alla manifestazione, rimane nascosta; l’individuo 

non si svela deitticamente, nel senso che si sa – si crede di sapere – che la figura del negativo è una 

ben precisa strega, che però non appare ‘in carne ed ossa’. La strega resta, per così dire, come 

sostrato fenomenicamente assente e tuttavia semanticamente attivo: del soggetto mancante non 

 
43 T. Gatto Chanu, Leggende e racconti popolari del Piemonte, Roma, Newton Compton 1986, «Il sacco del diavolo», 

pp. 171 ss. “Craviglio” è molto probabilmente un errore per “Capriglio”, comune della provincia di Asti. 

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico



19 
 

si conosce l’identità specifica, ma si sa – si crede di sapere – che c’è. Il rovo che diventa rettile 

denuncia, non indica: dice che c’è una strega (si riferisce alla categoria), ma non la indica (non si 

riferisce a un precisato questo qui). L’indicazione è, in effetti, data al livello metanarrativo tramite 

nome proprio (“Ghitin”). Nell’intermetamorfosi ciò che la rappresentazione popolare crede di 

conoscere è la categoria dell’entità negativa soggiacente, denunciata dal passaggio da un predicato 

all’altro. 

Poiché tendono a nascondere la figura del negativo come categoria, la metamorfosi e la 

causazione metonimica non ammettono immediatamente un’auto-decodifica, ma sono suscettibili 

di decodifica tramite segnali interni alla narrazione e, soprattutto, tramite commenti 

metanarrativi, introdotti non di rado da uno scarto temporale rispetto alla vicenda stessa.  

Quanto detto ci consente di concludere che metamorfosi (nonché causazione metonimica), da 

un lato, e intermetamorfosi, dall’altro lato, stanno in un rapporto inverso rispetto a tutte quelle 

espressioni individuanti il soggetto specifico, ovvero tutti quei sintagmi nominali come le 

descrizioni definite (“la madre del giovane”) o i nomi propri (“Ghitin”). Più in generale, potremmo 

parlare di una funzione di individuazione, che risulta espletata nella misura in cui per suo tramite 

venga circoscritto un soggetto particolare. In effetti, in rapporto alle metamorfosi semplici, o di 

primo livello, nonché in rapporto alle causazioni metonimiche, la funzione di individuazione 

tramite descrizioni o nomi propri sembra investirsi del compito di svelare la metamorfosi o la 

causazione metonimica come tali, indicando sia la categoria del negativo sia l’individuo malefico 

determinato; mentre nel caso dell’intermetamorfosi è l’intermetamorfosi stessa a svelare la 

categoria del negativo e a orientarsi verso la funzione di individuazione che, pur mancando, resta 

implicitamente attiva. 

 
 

12 febbraio 2026 

 

 

Text

I saggi - Museo Italiano dell'Immaginario Folklorico


